# العنقار

تالیف الم موفق الدین ابن قدامه مقدسی طیشه تعیق تعلق عبدالقاد رارناو وط اردوترجمه ابوالمکرم بن عبالجلیل بسم الله الرحمٰن الرحيم

\* توجه فرمائيں \*

كتاب وسنت داك كام پر دستياب تمام الكثرانك كتب \_\_\_

\* عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

\* مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد اُپ لوڈ [UPLOAD] کی جاتی ہیں۔

\* متعلقہ ناشرین کی تحریر ی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

\* دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ' پر منٹ' فوٹو کا پی اور الیکٹر ا، بک ذرائع سے محض مندر جات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

### \*\* \*\* \*\*

\*\* کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب کسی بھی الکٹر انک کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ \*\*ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنااخلاقی 'قانونی و شرعی جرم ہے۔

نشر واشاعت اور کتب کے استعال سے متعلق کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں:

طيم كتاب وسنت ڈاٹ كام

webmaster@kitabosunnat.com

www.kitabosunnat.com

#### www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com

## \* TONE &

نام كتاب : لمعة الاعتقاد

مولف : المم مؤفق الدين ابن قدامه مقديٌّ

مترجم : الوالمكرّم بن عبدالجليل

صفحات : ۸۸

ناشر : الدارالسلفيه مبلي-

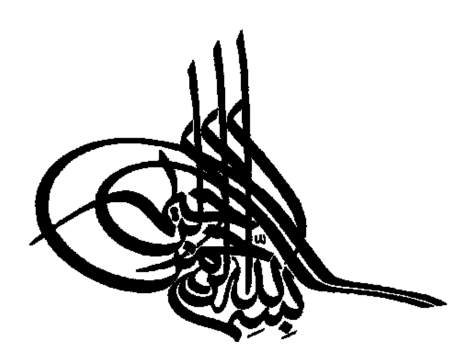
## 

### فهرست

| صفحدنمبر | عناوين                                      | تمبرشار |
|----------|---------------------------------------------|---------|
| 4        | عرض ناشر                                    | ا۔      |
| 9        | مقدمه از محقق                               | ۲ ا     |
| le.      | مؤلف کے حالات زندگی                         | _m      |
| rı       | آغاز كتاب (لمعة الاعتقاد)                   | س_      |
| rr       | فصل اول: توحید اساء و صفات کابیان           | ۵_      |
| ۳۳       | فصل دوم:الله تعالیٰ کے کلام فرمانے کا بیان  |         |
| ۴A       | فصل سوم : قرآن کریم کے بارے میں سلف کاعقیدہ | _4      |
|          | فصل چہارم: قیامت کے دن الل ایمان کے اللہ    |         |
| ۵۵       | کے دیدارے مشرف ہونے کابیان                  |         |
| 04       | فصل پنجم:قضاو قدر کابیان                    |         |
| 42       | فصل ششم ایمان کی حقیقت                      | _f*     |
| 44       | فصل ہفتم :امور غیب پرایمان لانے کابیان      | _11     |
| ۷۵       | فصل بشتم متفرق اعتقادى مسائل كابيان         | _11     |

### www.KitaboSunnat.com www.KitaboSunnat.com





﴿لَيْعَ الْاعِتْقَادِ﴾

## عرض ناشر

عقیدهٔ توحید راس الطاعات ہے، یہ دین کی پہلی بنیاد ہے، انبیاء کرام کی دعقیدهٔ توحید راس الطاعات ہے، یہ دین کی پہلی بنیاد ہے، انبیاء کرام کی دعوت کی ابتداء اور انتہاء توحید ہے، آنخضرت علی ہے این نبوت کا اعلان کلمہ لا اللہ اللہ تفلحوا "توگو! لا الہ الا اللہ سے کیا تھا، فرمایا یا ایھا الناس قولوا لا اللہ اللہ اللہ تفلحوا "توگو! اس بات کا قرار کرو کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، نبات یاؤگے"۔

. توحید کے بعد بی آپ نے اپنی نبوت پر ایمان لانے کی وعوت دی فرمایا: قل بایھا الناس انی رسول الله الیکم جمیعا الذی له ملك السمون والارض، لااله الا هو یحی ویمیت (الاعراف: ۱۵۸) السمون والارض، لااله الا هو یحی ویمیت (الاعراف: ۱۵۸) میمه دواے لوگویس تم سب کی طرف اس الله کا بھیجا بوار سول بول جس کی طرف اس الله کا بھیجا بوار سول بول جس کی طکیت آسان اور زمین بین اس کے سواکوئی معبود نمیں وہی زندگانی بخشا اوروہی موت دیتا ہے "۔

توحید ورسالت اسلامی عقیدے کی بنیاد ہے اس عقیدے پر ول سے یقین کرنااور اپنے اعضاء وجوارح سے اس پر عمل کرنائی اسلام کی بنیاد ہے اس پر عمل کرنائی اسلام کی بنیاد ہے اس کے بعد بی تمام اعمال و طاعات قبول کئے جاتے ہیں۔ توحید جتنااہم علم ہے اتنائی اس کا سیکھنااور اس پر کاربند رہنا ہمی مشکل توحید جتنااہم علم ہے اتنائی اس کا سیکھنااور اس پر کاربند رہنا ہمی مشکل

المعة الاعتقاد العتقاد العتقاد

ہے، جولوگ اعمال صالحہ پر مبالغہ کی صد تک عمل کرتے ہوں اور اپنامہ اعمال میں پہاڑ جیسی نیکیاں کھوالیں لیکن جب تک توحید میں پختہ اور معظم نہیں ہول گا، ایسے معظم نہیں ہول گا، ایسے معظم نہیں ہول گا، ایسے ہی لوگوں کے بارے میں اللہ نے فرمایا او لنك المذین كفروا بایات ربھم ولقائه فحبطت اعمالهم فلا نقیم لھم یوم القیمة وزنا (الكھف: ٥٠١) "یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنے پروردگار كی وزنا (الكھف: ٥٠١) "یہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنے پروردگار كی آتوں اور اس كے سامنے جانے سے الكاركیا توان كے اعمال ضائع ہو گئے اور جم قیامت كے دن ان كيلئے کھ بھی وزن قائم نہیں كریں گے۔

ال كتاب كامر كزى موضوع توحيدادراس كے متعلقات كا تفصيلى ذكر ہے، توحيد كى تينوں قسمول توحيد الوہيت، توحيد ربوبيت اور توحيد اساء وصفات كا تفصيل سے ذكر كيا كيا ہے جو بلاشبہ ايك مسلمان كى نجات كا كليدى مسئلہ ہے جسے خود سيكھنا چاہئے ادر اپنے الل وعيال كو سكھانا چاہئے، ادراسے النى زندگى كامشن بنالينا جاہئے۔

اس كتاب ميں عقيدہ اسلام كے تمام كليدى مسائل نہايت آسان اور مد لل طور پر بيان كئے گئے ہيں قضاء و قدر، امور غيب اور متفرق اعتقادى مسائل بوے دلنشين اعداد ميں بيان كئے گئے ہيں كتاب كے مؤلف الامام مؤفق الدين ابن قدامہ مقد بى رحمہ الله اسلامى تاریخ كے ایک عالم جليل سمجے جاتے الدين ابن قدامہ مقد بى رحمہ الله اسلامى تاریخ کے ایک عالم جليل سمجے جاتے

ہیں جن کے علم و فضل کاامت اسلامیہ پر بردافضل واحسان ہے۔ کتاب جتنی اہم اور مفید تھی اس کا ترجمہ بھی ہمارے برادر عزیز مولانا ابوالمكرّم بن عبدالجليل نے نہايت آسان اور عام فہم زبان ميں كياہے جو عوام وخواص سب كيلي كيسال مفيد ہے۔ يد كتاب سب سے پہلے وزارة الثون الاسلامية والاو قاف والدعوة والارشاد مملكت سعوديه عربيه رياض ہے شابع ہو کی تھی اور اہل علم اور ر جال دعوت وار شاد میں بہت مقبول ہو کی تھی ہندوستان جیسے طویل عریض اور مختلف مٰداہب کی کثرت سے بھراہوا ملک شرک دبدعات ہے بھراہواہے، جابجامزارات اور مشاح کی خانقا ہیں آباد ہیں جہاں دن رات شر ک ہو رہاہے،اور ہند و ستان کا کوئی شہر شرک وہدعات کے ان اڈوں سے خالی نہیں، اور اٹل توحید کی بے بضاعتی اور سم مایگی اور عملی تسابلی سے میہ شرک کے بازار روز بروز آباد ہوتے جارہ ہیں شرک جس تیزی سے تھیل رہاہے اتنی تیزی ہے اس کورو کئے اوراس کی جگہ توحید و سنت کو عام کرنے کی کو شش نہیں کی جار ہی ہے۔ بلكه ديكھا جائے تو يہاں اكثر ديني اور تبليغي جماعتيں خو د مشابخ پر ستي اور توسل بغیراللہ اور تصور شخ جیسے شر کیہ عقائد میں مبتلا ہیں بھلاوہ توحید کی اشاعت کیا کرسکیں گے، بعض جماعتوں میں شرک وبدعات کی تردید کو بھی تفریق بین المسلمین سمجھا جارہا ہے۔ اور تھلم کھلا تقلید شخصی، ائمہ

«لمعة الاعتقاد» • الاعتقاد»

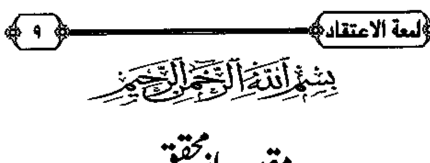
پرستی، پیر پرستی، قبر پرستی، تو ہم پرستی اور ند ہب پرستی ہیں پوری طرح الت پیت ہیں، اور انہیں اسکاذرہ برابر بھی احساس نہیں۔ ادارہ الدار الشافید اپنی ایمانی اور دینی ذمہ داری کا احساس کرتے ہوئے ملک میں عرصہ کوراز سے تو حید وسنت کو عام کرنے کی حتی الامکان کو شش کر رہاہے اور اللہ کا شکرہے کہ ملک اور بیر دن ملک میں بھی اس کی دعوت عام ہوتی جارہی ہے۔

رسالہ المعة الاعتقاد " میں لا أتى مؤلف نے توحید کے مسائل كوبیان كرنے كاحق اداكر دیاہے، اس طرح اس رسائے كی تحقیق و تعلیق میں بھی لا أتى محقق نے اپنی علمی بھیرت كا شوت پیش كیاہے، ہمارے عزیز اور دوست مولانا ابوالمكرم بن عبد الجلیل حفظہ اللہ نے نہایت فصیح اور صحح اور آسان اور عام فہم ترجمہ كر كے كتاب كی اہمیت بڑھادى ہے الد ارالسلفیہ اس كتاب كی اشاعت پر اللہ كاشكر اداكرتے ہوئے رب العالمین سے دعا گو ہے كہ اس علمی صدقہ مارید كا نفع عام فرمائے اور بھے انسانوں كو راو راست پر لانے كاذر بعہ بنائے۔ آمین۔

والسلام

مختار احبد ندوى

مدير الدار السلفيه ممبئي عيمتبروووي



مقدمه ازشحقق

إن الحمد لله، نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلامضل له، ومن يضلل فلاهادي له، وأشهد أن لاإله إلا الله وحده لاشريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، أما بعد:

زیر نظر کتاب "لمعنة الماعتقاد" امام موفق الدین عبدالله بن احد بن محد بن قدامه مقدی شم دمشقی صالحی ـ رحمة الله علیه ـ کی گرانفذر تصنیف ہے جو سلف صالحین ـ رضوان الله تعالی علیم ـ گرانفذر تصنیف ہے جو سلف صالحین ـ رضوان الله تعالی علیم ـ کے مسلک کے مطابق صحیح اسلامی عقید نے کا خصار ہے ۔ یہ کتاب عوام کے سامنے ہم ایسے وقت میں پیش کررہے ہیں جب کہ مسلمانوں کے عقائد کی اصلاح وضح نیز عقائد کے سلسلہ میں کتاب وسنت کے چشمہ کھائی تک پہنچنے کے ہم سخت ضرور تمند ہیں۔

المعة الاعتقاد

پیش کرتی ہے جو انہوں نے اپنے ائمہ سے کتاب اللہ اور سنت رسول علیقیہ کی روشن میں سیکھاتھا۔

مؤلف رحمہ اللہ نے اس کتاب میں بیہ بیان کیا ہے کہ اسلاف کرام نے کس طرح اسلامی عقیدہ کی نشرواشاعت کی،لوگوں کواس کی طرف بلایا، اس کا د فاع کیا اور وہ اس کے لیے معتز لہ کی جانب سے پیش آنے والی کن کن آزمائشوں سے گذرے، وہ معتزلہ جنہوں نے عقل کو معیار بنانے اور اسے کتاب اللہ اور سنت رسول ملاہیں علیصلہ پر مقدم کرنے کی ناروا کو شش کی تھی۔ ساتھ ہی مؤلف نے اس واقعہ کا بھی تذکرہ کیاہے کہ امام اذر می (اذر می ذال ہے ہے جس پر نقطہ ہو تاہے نہ کہ دال ہے جیسا کہ غلطی سے بعض مطبوعہ تشخوں میں موجود ہے)نے فتنہ خلق قرآن کے سر غنہ قاضی احمر بن انی دواد معتزلی ہے مناظرہ کرکے کس طرح اس کے دانت کھٹے کردیئے ، حتی کہ قاضی احمد معتزلی کے خلاف امام اذرمی کے مسكت دلائل سننے كے بعد خليفہ واثق بالله كويد كہنا يراكہ جس كے ليے رسول اللہ علیہ کی سنت اور خلفائے راشدین کا طریقہ کافی نہ ہواللہ اس کے لیے مجھی کافی نہ ہو۔اس کی مراد سلف صالحین کاوہ عقیدہ ہے جو انہوں نے رسول اللہ علیہ اور آپ کے صحابہ کرام نیز تابعین عظام سے سیکھا تھا، اور وہی صحیح عقیدہ اور صراط متنقیم ہے جس کی ہر مسلمان کو پیروی کرنی چاہیئے، اور اس کی روشنی میں زندگی گذار نی چاہیئے، اور اس کی روشنی میں زندگی گذار نی چاہیئے، اور یقیناً یہی سب سے در ست اور سچار استہ ہے۔ قاضی فضیل بن عیاض کا قول ہے کہ ہدایت کی راہ پر چلنے رہو، اس راہ پر چلنے والوں کی قلت مہمیں نقصان نہ پہنچاہئے گی، اور ضلالت کی راہ سے والوں کی قلت مہمیں نقصان نہ پہنچاہئے گی، اور ضلالت کی راہ سے بچو، اور ہلاک ہونے والوں کی کثر ت سے دھو کہ نہ کھاؤ۔

تر آن مجید نیز سنت رسول علیه میں الله تعالی نے شریعت اسلام کی حفاظت کاذمہ لیاہے، فرمایا:

﴿ إِنَّا نَحُنُ نَزَّلْنَا الذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ ﴾ (الحجر:٩) " تعنی بینک ہم نے یہ ذکر۔ قرآن کریم۔ اتاراہے اور ہم خود اس کے نگہبان ہیں "۔

نيزر سول الله عليه في فرمايا:

"ہر جماعت کے ثقہ لوگ اس علم کے دارث ہوتے رہیں گے جو غلو کرنے دالوں کی تحریف، اہل باطل کے انتساب اور جاہلوں کی تاویل ہے اس علم کوپاک رکھیں گے"۔ العنقاد العنق

یه کتاب سعودی عرب اور دمشق وغیره میں بارہا طبع ہو چکی ہے، سعودی عرب میں مطبوعہ کوئی ایڈیشن میری نظریے نہیں گذرا، دمثق میں مکتبہ دارالبیان نے اوسامے میں میری تحقیق کے ساتھ اس کتاب کو شائع کیاتھا، ہیر وت میں المکتب الاسلامی ہے بھی یہ کتاب کئی بار حیوب چکی ہے لیکن یہ نسخہ غیر محقق ہے۔ کتاب کا کوئی مخطوطہ مجھے دستیاب نہ ہوسکا جس کی طرف میں رچوع کرسکوں،اس لیے میں نے نصوص کی حتیٰ المقدور تحقیق کی ہے، خصوصاً امام اُؤری کے سلسلہ میں، جو کہ سنت کے حامی اور بدنتیوں کے خلاف زبر دست مناظر تھے، شخفیق کے دوران میں اس نتیجہ پر پہنچاکہ "اُؤرمی" نقطہ والی ذال سے ہے نہ کہ دال ہے، اور يد فضيكبين كايك كاول" أذرمه"كى جانب منسوب ب، اور اس نسبت کی وجہ سے امام اذر می کو اذر می کہا جاتا ہے، آپ کا تستحج نام ابو عبدالرحمٰن عبدالله بن محمد بن اسحاق أذر مي تصيبي جزري ہے۔ کتاب میں جس جگہ امام موصوف کا تذکرہ آیاہے وہاں میں نے بیہ وضاحت کر دی ہے اور ساتھ ہی ایک نوٹ لگادیاہے جس

«ليعة الاعتقاد» • العامة الاعتقاد»

ے امام مذکور کی شخصیت نمایاں اور واضح ہو جاتی ہے، جنہوں نے تیسری صدی ہجری کے اواکل میں خلیفہ وا ثق باللہ کے سامنے قاضی احمد بن ابی دواد معتزلی کو سنت صححہ اور عقیدہ سلف کی روشنی میں دندان شکن جواب دے کر خاموش کر دیا تھا۔

اس کتاب میں مذکورہ احادیث کی میں نے حاشیہ میں مختفری تخ تئے کر کردیئے ہیں، ساتھ کردی ہے اور بعض شخصیات کے حالات زندگی بھی ذکر کردیئے ہیں، ساتھ بی بعض کلمات کی وضاحت بھی کردی ہے، اس لیے اللہ تعالیٰ کی ذات سے امیدہے کہ کتاب کا بیہ نسخہ سابقہ تمام نسخوں سے بہتر ہوگا، توفیق دیٹا اللہ کے اختیار میں ہے، اس کے سواکوئی رب نہیں۔

الله نبارک و نعالی سے دعاگو ہیں کہ وہ ہماری اس کو سشش کو اپنی رضا وخوشنودی کا ذریعہ بنائے اور ہمیں عقیدہ صحیحہ اور صراط مستقیم پر گامزن رکھے، ہیشک وہ ہر چیز پر قادر ہے اور بندوں کی دعائیں قبول فرما تاہے۔

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

خادم سنت عبدالقاد رار ناؤوط

كم محرم الحرام ٨ و١١١٠

د مشق:

### العة الاعتقاد العتقاد الاعتقاد العتقاد العتماد العتقاد العتقاد العتقاد العتماد العتماد العتماد العتماد العتماد

## مؤلف کے حالات زندگی

از قلم ..... عبدالقادراً رناؤوط مؤلف كانسب نامه بيه بهدامام وفقيه زام و مشخ الاسلام ابو محمد موفق الدين عبدالله بن احمد بن محمد بن قدامه حنبلي مقدس ثم مشقی صالحی، دحمه الله ...

آپ فلطین کی مبارک سرزین پر بیت المقدس کے قریب علاقہ نابلس کے شہر "جماعیل" میں شعبان اسم سے بین پیدا ہوئے، یہ وہ ذمانہ ہے جب بیت المقدس اور اس کے مضافات پر صلبیوں کا بقضہ تھا، اس لئے آپ کے والد ماجد الوالعباس احمد بن محمد بن تدامہ، جو اس مبارک خاندان بلکہ اس مبارک سلسلہ نسب کے سر براہ تھے، اپ پورے خاندان بلکہ اس مبارک سلسلہ نسب کے سر براہ تھے، اپ پورے خاندان کے ساتھ تقریباً الا ہے بیس بیت المقدس سے دمشق بجرت فرما گئے، سفر بجرت بیس آپ کے دونوں بیٹے الوعمر اور موفق الدین نیز ان کے خالہ زاد بھائی عبدالغنی مقدس بھی ساتھ تھے۔ مقدسی خاندان کے بیت عبدالغنی مقدس بھی ساتھ تھے۔ مقدسی خاندان کے بیت

﴿لَمِهُ الْاعِتْقَادُ﴾ المقدس ہے دمثق ہجرت کرنے کے اسباب پر حافظ ضیاءالدین مقدس کی ایک مستقل کتاب ہے۔ بہر حال آپ کے والد پورے كنبه كے ساتھ دمشق میں مسجد ابوصالح میں مشرقی وروازہ كے یاس اترے، پھر دوسال کے بعد مسجد سے منتقل ہو کر د مثق کے اندر ہی صالحیہ کے کوہ قاسیون کے دامن میں سکونت پذیر ہو گئے۔ اس دوران امام موفق الدین قر آن مجید حفظ کرتے اور اسینے والد ماجد ابوالعیاس سے (جو کہ صاحب علم وفضل اور مثقی ویر بیز گار شخصیت تھے) ابتدائی تعلیم حاصل کرتے رہے۔ پھر دمثق کے علماء ومشائ سے تصیل علم کیا اور فقہ میں "مخضر الخرتی" وغیرہ زبانی یاد کرلی، مرحله تحصیل علم میں آپ قدم بفذم آگے بڑھتے رہے، یہاں تک کہ عمر کی ہیں منزلیں طے کرلیں، پھر آب نے طلب علم کے لیے بغداد کاسفر کیا، آپ کے خالہ زاد بھائی عبدالغنی مقدس جو آپ کے ہم عمر بھی تھے اس سفر میں آپ کے ہمراہ تھے، امام موفق الدین شروع شروع میں تھوڑے عرصہ کے لیے بغداد میں شخ عبدالقادر جیلاتی کے پاس تھبرے، شخ کی عمراس

﴿لمعة الاعتقاد﴾ وفت تقريباً نوے سال تھی، امام موفق الدین نے شیخ عبد القادر جیلانی ہے "مخضر الخرتی" خوب سمجھ کر اور بڑی دفت نظر کے ساتھ پڑھا، کیونکہ ومثق میں آپ مذکورہ کتاب زبانی یاد کر چکے تنے۔اس کے بعد ہی شیخ کی وفات ہوگئی تو آپ نے ناصح الاسلام ابوالفتح ﷺ ابن المنی کی شاگر دی اختیار کرلی اور ان سے فقہ حنبلی اور اختلاف مسائل کاعلم حاصل کیا،ان کے علاوہ سبۃ اللہ بن الد قاق وغیرہ سے بھی آپ نے علمی استفادہ کیا۔ بغداد میں حیار سال کا عرصہ گذارنے کے بعد آپ دمشق واپس تشریف لائے اور اہل وعیال کے ساتھ کچھ دن گذار کر سرائھ میں پھر بغداد روانہ ہوگئے اور ایک سال تک شیخ ابوالفتح ابن المنی ہے علم حاصل کرنے ك بعد دمشق واليس آگئے۔ 4 ك م من فريض، ج ادا قرماليا، كمر مکه کرمه سے دمشق واپس آگر فقه حنبلی کی مشہور کتاب "مختصر الخرقی" کی شرح" المغنی" کی تصنیف میں مشغول ہو گئے۔ کتاب "المغنی" فقد اسلامی اور خصوصیت کے ساتھ فقہ حنبلی کی اہم ترین کما بوں میں سے ہے ،اس لیے سلطان العلماء عزبن عبدالسلام نے المعة الاعتقاد الاعتقاد الاعتقاد الاعتقاد الاعتقاد العتقاد العتاد العتقاد العتاد العتاد العتقاد العتقاد العتقاد العتقاد العتا

کہا تھا کہ جب تک میرے پاس''المغنی'' نہیں تھی اس وقت تک فتو کی دینے میں مجھے مزہ نہیں آتا تھا۔

طلبہ آپ کے پاس حدیث و فقہ اور دیگر علوم پڑھتے تھے، ایک کثیر تعداد نے آپ سے فقہ میں کمال و دستر س حاصل کیاہے، جن میں آپ کے بھینچے قاضی القصاق سمس الدین عبدالر حمٰن بن ابی عمر اور ان کے طبقہ کے دیگر علماء بھی شامل ہیں۔

درس و تدریس کے ساتھ ہی آپ کا مختلف علوم وفنون میں تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی جاری تھا، خصوصاً علم فقہ میں جس میں آپ کو بدطولی حاصل تھا، اس موضوع پر آپ کی متعدد تصنیفات اس کی شاہد عدل ہیں، علم فقہ میں آپ کی شخصیت بالکل نمایاں ہے اور میدان علم کے شہوار آپ کے فضائل و مناقب اور علمی برتری کے گواہ ہیں۔

یکٹے الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں کہ ملک شام میں اوزاعی کے بعد موفق الدین سے بردافقیہ نہیں آیا۔

امام ابن الصلاح رحمة الله عليه كہتے ہيں كه موفق الدين جيبا

المعة الاعتقاد العام الماري العام الماري العام الماري العام العام الماري العام العا

سبط ابن الجوزی کہتے ہیں کہ جس نے موفق الدین کو دیکھا اس نے گویا بعض صحابہ کو دیکھے لیا، ایبالگ تھا کہ ان کے چبرے سے نور پھوٹ رہاہے۔

بہر حال آپ مختلف علوم وفنون کے امام تھے، آپ کے زمانہ میں آپ کے بھائی ابو عمر کے بعد آپ سے زیادہ متقی ویر ہیز گار اور برواعالم كوكى نه تها، عقائد اور زبد و تقوى بيس آب سلف صالحين كا نمونہ تھے، بوے باحیا، د نیا ومافیہا ہے بے رغبت، نرم گفتار، نرم ول، ملنسار، فقراء ومساكين سے محبت وہمدر دى كرنے والے، بلند اخلاق، فیاض دخی، عبادت گذار ، فضل و کرم والے ، پخته ذبهن ، علمی تحقیق میں سخت احتیاط برتنے والے، خاموش طبیعت، کم سخن، کثیر العمل نیز بے شار فضائل و مناقب کے مالک تھے،انسان آپ سے ہم کلام ہونے ہے ہیلے محض دیکھ کرہی آپ کا گرویدہ ہو جاتا تھا۔ عافظ ضیاءالدین مقدی نے آپ کی سیرت پر ایک متقل کتاب لکھی ہے،اسی طرح امام ذہبی کی بھی اس موضوع پر ایک کتاب ہے۔

**﴿**لمعة الاعتقاد﴾ امام موفق الدین ابن قدامه رحمه الله صرف علم و تقویٰ ہی کے امام ند تھے، بلکہ آپ نے بطل اسلام صلاح الدین ایوبی کے ساتھ مل کر جہاد فی سبیل اللہ کا فریضہ بھی ادا کیا ہے، آپ کے سوائح نگاروں نے لکھاہے کہ سام میرے میں جب صلاح الدین ایوبی نے صلیبوں کی سر کوئی نیز ان کی غلاظت سے فلسطین کی مبارک سر زمین کویاک وصاف کرنے کے لیے مسلمانوں کو لیکر فوج کشی كى توامام موفق الدين ابن قدامه، ان كے بھائى ابوعمر، آپ دونوں کے تلامٰدہ اور خاندان کے کچھ دیگر افراد اس فتیاب اسلامی برچم کے تلے ہو کر عام مسلمانوں کے ساتھ مل کر فریضہ جہاد اداکر رہے تھے، آپ حضرات کاایک منتقل خیمہ تھا جسے لے کر وہ

امام موصوف رحمہ اللہ نے علم فقہ نیز دیگر علوم میں بے شار مفید کتابیں چھوڑی ہیں۔ چنانچہ علم فقہ میں "العمدة" مبتدی طلبہ کے لیے، نیز "الکافی" کے لیے، نیز "الکافی" اور "المفنی" لکھی ہے، "الکافی" میں دلائل کے ساتھ مسائل کو

مجامدین کے ساتھ ساتھ منتقل ہوتے رہتے تھے۔

المة الاعتقاد العتقاد العتقاد

ذکر کیاہے تاکہ طلبہ دلیل کی روشنی میں مسائل کااحاطہ اور پھراس یر عمل کر سکیں،اور "المغنی"جو" مخضر الخرقی" کی شرح ہے اس میں علماء کے مذاہب و آراء اور ان کے دلائل ذکر کیے ہیں، تاکہ باصلاحیت علاء اجتہاد کے طریقوں سے واقف ہو سکیں۔اصول فقہ میں آپ کی کتاب "روضة الناظر" ہے، ان کے علاوہ مختلف علوم وفنون مين "مخضر في غريب الحديث"، "البرمان في مسالة القرآن"، "القدر"، "فضائل الصحابه"، المتحامين في الله"، "الرقة والبكاء"، "ذم الموسوسين"، "ذم التاويل"، "التبيين في نسب القرشيين"، "مناسك الحج" اور زير مطالعه كتاب "طمعة الاعتقاد الهادى الے سبيل الرشاد" وغيره گرانفذر تاليفات ہيں۔

م<u>۳۲ ہے</u> میں بروز ہفتہ عیدالفطر کے دن آپ کی وفات ہو گی اور دمشق کے اندر صالحیہ کے کوہ قاسیون کے دامن میں جامع الحنابلہ کے بالائی جانب آپ کی تدفین عمل میں آئی،رحمہ اللہ تعالی۔



### www.KitaboSunnat.com www.KitaboSunnat.com





محکم دلائل و براہین سے مزین متوع و منفرہ کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



فصل او**ل** 

## توحيداساءوصفات كابيان

تمام تعریف اللہ کے لیے ہے جس کی تعریف میں ہر مخلوق رطب اللمان ہے اور جوہر زمانہ لے کامعبود مبحود ہے ، کوئی جگہ اس کے علم سے باہر نہیں اور نہ ہی کوئی کام اسے دوسرے کام سے مشغول کر سکتا ہے ، اشباہ و نظائر سے برتر و بالا اور جور و اور اولاد سے منز ہے ، اس کا تھم تمام بندوں پر نافذ ہے ، تقلیم اس کی مثال نہیں بیان کرسکتیں اور نہ ہی دل اس کی شکل وصور سے کا نقشہ جینج سکتے ہیں۔ بیان کرسکتیں اور نہ ہی دل اس کی شکل وصور سے کا نقشہ جینج سکتے ہیں۔ مولک سے مولک کوئی چیز نہیں ، اور وہ سننے والاد یکھنے والا ہے "۔ واللہ تعرف کوئی چیز نہیں ، اور وہ سننے والاد یکھنے والا ہے "۔ واللہ تعرف کا کے اچھے اچھے تام اور عالی صفات ہیں۔

ل مرف برزماند عدش ميس بلك برجكد اوربر زبان بن اس كى عبادت وبندكى بوتى ب-

### ﴿لَمِعَةَ الْاعتقاد﴾

﴿ اَلرَّحُمَنُ عَلَى اَلْعَرُشِ اُسْتَوَىٰ، لَهُ مَافِى اَلسَّمُواتِ وَمَافِى اَللَّمُ الرَّحُمَنُ عَلَى اَلْعَرُشِ اُسْتَوَىٰ، لَهُ مَافِى اَلسَّمُوا بِالْقَولِ فَإِنَّهُ اللَّرُضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَاتَحُتَ اَلثَّرَىٰ، وَإِن تَجُهَرُ بِالْقَولِ فَإِنَّهُ يَعُلَمُ السِرَّ وَأَخُفَى ﴿ (ط:2-2) ـ يَعُلَمُ السِرَّ وَأَخُفَى ﴾ (ط:2-2) ـ

"وہ رحمٰن عرش پر مستوی لے ہے، اس کا ہے جو کچھ آسانوں اور زمین میں ہے، اور جو زمین و آسان کے در میان ہے، اور جو مٹی کے ینچ ہے، اور اگر تم بات پکار کر کہو تو وہ تو چیکے سے کہی ہوئی بات اور اس سے بھی مخفی بات کو جانتا ہے۔

الله تعالی کاعلم ہر شکی کو محیط ہے، ہر مخلوق اس کے تھم اور غلبہ کے مات ہے۔ کا تحت ہے، اور اس کی رحمت اور اس کاعلم ہر شکی کوعام ہے۔ ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمُ وَمَا خَلْفَهُمُ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً ﴾ (ط:١١)

"وہ لوگوں کا اگلا اور بچھلا سب حال جانتا ہے اور لوگوں کو اس کا بچرا علم نہیں ہے "۔

الله تعالی ان تمام صفات عالیہ سے متصف ہے جو اس نے قر آن کر یم میں اور نبی کریم علیقہ کی زبان مبارک پراپنے لیے ذکر کی ہیں۔

لے اللہ تعالیٰ کاعرش پر مستوی ہوناای انداز سے ہواں کے شایان شان ہے۔

### www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com

المعة الاعتقاد العتقاد العتقاد

قرآن کریم میں یار سول اللہ علیہ کی صحیح احادیث کے اندر اللہ تعالیٰ کے لیے جو صفات عالیہ بیان کی گئی ہیں ان پر ایمان لانااور اللہ تعالیٰ کے شایان شان انہیں تشلیم کر لینا ضروری ہے، ان صفات کی تردید یہ تاویل کرنے یا مخلوق کی صفات سے تشبیہ دینے یاان کی تمثیل پیش کرنے کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں ہے۔

جن صفات کے سمجھنے میں کوئی دفت پیش آتی ہو اِ ان کے بارے میں ضروری ہے کہ لفظی طور پران صفات کو ثابت مانیں اور ان کے معانی سے بحث نہ کریں، بلکہ اس کی ذمہ داری اس کے راویوں پر ڈالتے ہوئے اس کا صحیح علم اللہ اور رسول کے حوالہ کردیں، کیونکہ یہی راسخین علم یا کا طریقہ ہے جن کی اللہ نے قرآن مجید میں یوں تعریف فرمائی ہے:

﴿ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنُ عِندِ رَبِّنَا ﴾

(آل عمران:۷)

لے مثلاً مجمل ہونے کے سبب کسی صفت کا معنی واضح نہ ہو، یاخود پڑھنے والے کی سمجھ کا قصور ہو۔ علی راسخین علم سے مراد وہ حضرات ہیں جو قر آن مجید کی محکم اور متشابہ ہر قتم کی آیتوں پر ایمان رکھتے ہیں۔۔ المعة الاعتقاد المعقد الاعتقاد المعقد الاعتقاد المعقد الاعتقاد المعقد المعقد المعقد المعقد المعقد المعقد المعقد المعتمد المعت

﴿ فَأَمَّا الَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمُ زَيُغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَاتَشْبَهَ مِنْهُ ابْتِغَآءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ، وَمَايَعُلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ ﴾ (آل عران: ١) ''جن لوگول کے دلول میں میڑھ ہے وہ فتنے کی تلاش میں ہمیشہ متشابہات ہی کے چھھے پڑے رہتے ہیں ، اور ان کو معنی پہنانے کی كوشش كرتے ہيں، حالا نكدان كاحقيقي مفہوم الله كے سواكوئي نہيں جانيا" اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے متثابہات کی تاویل کے پیچیے یڑنے کو دلول کی بھی اور ٹیڑھ کی علامت بتایا ہے اور مذمت میں اسے فتنہ تلاش کرنے کے مساوی قرار دیاہے، مزید بر آن تاویل کرنے والوں کی جو خواہش اور تاویل سے ان کاجو مقصد ہو تاہے لے اور بی ممراہ لوگ ہیں جو فقتے کی حلاش میں نیز لوگوں کودین سے اور سلف صالحین رضی اللہ عنہم ك طريقة سے بازر كينے كے ليے تشابه آيات كے يہيے پڑے دہتے ہيں۔

اس کی بیر کہہ کر اللہ نے تردید کردی ہے کہ "متشابہات کا حقیقی مفہوم اللہ کے سواکوئی نہیں جانتا"۔

رسول الله علی سے ثابت احادیث مثلاً "إن الله ینزل إلی سماء الدنیا" (الله تعالی آسان دنیا کی طرف اتر تا ہے)یا" إن الله یری فی القیامة" (قیامت کے دن الله تعالی کادیدار ہوگا) اور اس قسم کی دیگر احادیث کے متعلق امام احمد بن محمد بن حنبل لے الله ان سے راضی ہو۔ فرماتے ہیں کہ ہم ان پر ایمان رکھتے ہیں اور ان کی تقدیق کرتے ہیں، لیکن ان احادیث میں ثابت الله کی صفات کی تقدیق کرتے ہیں، لیکن ان احادیث میں ثابت الله کی صفت کا کی کیفیت اور معنی متعین نہیں کرتے۔ ہیاور نہ ہی کسی صفت کا کی کیفیت اور معنی متعین نہیں کرتے۔ ہیاور نہ ہی کسی صفت کا انکار کرتے ہیں، ساتھ ہی اس بات کا یقین رکھتے ہیں کہ رسول الله انکار کرتے ہیں، ساتھ ہی اس بات کا یقین رکھتے ہیں کہ رسول الله علی تردید کی جمارت بھی نہیں کرتے ہیں۔

آپ کے بھین تن میں آپ کے والد ماجد "محد" کا انتقال ہو کمیا اور وادا" حنبل" نے آپ کی پرورش فرمائی، ای وجہ سے واوا کی طرف منسوب ہو کر آپ احمد بن حنبل کے نام سے مشہور بوسے ایم ایم بالم میں وفات پائی۔ بوسے ایم ایم بالم میں وفات پائی۔ میں ایم بالم میں میں ایم بالم بالم میں وفات پائی۔ میں ایم بی صفت کا فاہری معنی کے طاوعاتی تاویل کی طرح کوئی اور معنی مراو نہیں لینے۔

معنی اللہ تعالیٰ کی کمی مجی صفت کا فاہری معنی کے طاوعاتی تاویل کی طرح کوئی اور معنی مراو نہیں لینے۔

وليعة الاعتقاد» — و ۲۷»

الله تعالی نے اپنے لیے جو صفات بیان فرمائی ہیں ان کے علاوہ کسی اور صفت سے ہم اسے متصف نہیں کرتے ،اور نہ ہی اس کے لیے حداور انہا متعین کرتے ہیں:
لیے حداور انہا متعین کرتے ہیں:

﴿ الله تَعِينُهِ شَيْءٌ وَهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الثوری:۱۱)

"اس کے مثل کوئی چیز نہیں، اور وہ سننے والاد یکھنے والا ہے۔
اللہ نے جوبیان فرمادیا ہم اس کے قائل ہیں اور جن صفات سے خود کو متصف کرلی ہم انہی صفات سے اسے متصف مانے ہیں اور اس سے تجاوز نہیں کرتے، اللہ کاوصف بیان کرنے والے حقیقت تک کینچنے سے عاجز ہیں، قرآن کریم کے محکم ومتشابہ ہم ہم حصہ پر ہمارا ایمان ہے، اللہ کی کسی بھی صفت کی اس وجہ سے نفی نہیں ہمارا ایمان ہے، اللہ کی کسی بھی صفت کی اس وجہ سے نفی نہیں کرسکتے کہ بعض کم فہم لوگوں نے اسے فینج گردانا ہے، قرآن کرسکتے کہ بعض کم فیم لوگوں نے اسے فینج گردانا ہے، قرآن وحدیث سے آگے بڑھنا ہمارا شیوہ نہیں۔ لے ان صفات کی وحدیث سے آگے بڑھنا ہمارا شیوہ نہیں۔

ا الله تعالى في جومفت اسية ملي البت كى بهم است البت من اور جس كى نفى كى بهم الله تعالى في كى بهم الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعلى الله تعلى الله تعلى وى بهم الله كوياك ومنزه جاست إلى ما والميا بين مودكه الناصفات كامعى وى بهم الله كى معمل مفت كى تاويل نهيل كرت، بلكه اس كاعلم الله كى موالد كرت بين ـ

المعة الاعتقاد العتقاد العتقاد

حقیقت ہم صرف اتناجانتے ہیں جتنا قر آن کریم اور سنت رسول میلانہ علیفہ سے ثابت ہے۔

امام محمہ بن اور لیس شافعی لے اللہ ان سے راضی ہو۔ فرماتے بین کہ اللہ پر اور اللہ کی طرف سے جو پچھ وار دہے اس پر میر اا بمان ہے ، بایں طور کہ ان کا معنی و مطلب وہی ہے جو اللہ نے مراد لیا ہے ، اور رسول اللہ علی ہی اور جو پچھ آپ سے ثابت ہے اس پر میر اا بمان ہے ، اور رسول اللہ علی ہے ان کا معنی و مطلب وہی ہے جو آپ میر اا بمان ہے ، بایں طور کہ ان کا معنی و مطلب وہی ہے جو آپ نے مراد لیا ہے۔ بی

سلف صالحین اور ائمہ امت، رضی اللہ عنہم کا یہی مسلک تھا۔ س وہ سب اس بات پر متفق تھے کہ کتاب وسنت میں اللہ تعالیٰ کے

ا آپ کا نسب نامہ ہے ہے جمہ بن اور ایس بن عباس بن عثان بن بٹافع بن سائب بن عبید بن عبید بن عبید بن عبید بن عبید بن عبد بن باشم بن مطلب بن عبد مناف قرشی۔ آپ فلسطین کے مقام غزہ میں مصاحب بن عبد مناف قرشی۔ آپ فلسطین کے مقام غزہ میں مصاصب کیا، دو جو کے اور مکد محرمہ میں نشوو تمایائی، مدینہ منورہ میں امام مالک دحمۃ اللہ علیہ سے علم حاصل کیا، دو مرتب بغد ادکاسنر کیااور ۱۹۹ھ میں معرکے لیے دوانہ ہو کے اور تاو فات (۱۹۰۷ھ) وہیں مقیم رہے۔

ع لین ان میں اپنی طرف سے کوئی کی بیشی یا معن میں کوئی تحریف و تبدیلی نمیں کرتے۔

مراد کے بر خلاف ان صفات کا تاویل کرنے ہے بر مین کرنا۔

المعة الاعتقادی این کی گئی ہیں اونی تاویل کے بغیر ان پرایمان رکھا جائے، ظاہری معنی پرانہیں محمول کیا جائے اور اللہ کے لیے انہیں الماف کے نقش قدم کی پیروی ثابت مانا جائے، ہمیں بھی انہیں اسلاف کے نقش قدم کی پیروی کرنے کا حکم دیا گیاہے اور دین کے نام پر ایجاد کی گئی بدعات سے روکا گیاہے اور بدعات کو گرائی بتایا گیاہے، چنانچہ نی علی نے فرمایا:

مر کا گیاہے اور بدعات کو گرائی بتایا گیاہے، چنانچہ نی علی نے فرمایا:

مر کی سنت لے اور میرے ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کا طریقہ اپناؤ اور اسے مضبوطی سے تھامے رہو، اور دین کے اندر ایجاد کئے گئے نئے کا مول سے بچو، کیونکہ ہر نیاکام بدعت ہے اور ہر بدعت گر ابی ہے۔ ی

ا سنت کے معنی طریقہ کے ہیں، یہاں سنت سے مراور سول اللہ عظیمہ کا طریقہ ہے، خواہ اس کا تعلق عقیدہ سے ہویا عمل ہے۔

ع دیکھے: متد فام احمد مهر ۱۲۱ه کا اوسنن انی داؤد کتاب الند 'باب فی کزوم الند (۲۷۰۷) وجامع ترفدی، ابواب العلم، باب ماجاء فی الاخذ بالنة وابعثناب البدع (۲۹۷۸) سنن ابن ماجه، مقدمه (۲۳،۹۲۲) سنن ابن ماجه، مقدمه (۳۳،۹۲۲) ومت درک حاکم ار ۹۵، وسنن داری، مقدمه، باب انباع النه (ار ۴۳،۵۳۷) بروایت عرباض بن سادیہ ایو فیجی منی الله عنه اس حدیث کی سند صحیح بهاور متحدو علائے حدیث فیاست صحیح قرار دیا ہے، آلبته ان تمام رواجوں میں صحیح قرار دیا ہے، آلبته ان تمام رواجوں میں مسلم قرار دیا ہے، آلبته ان تمام رواجوں میں المعهدین من بعدی "والے جملہ میں نمین بعدی" کے الفاظ نہیں ہیں۔

﴿لَمِعَةُ الْاعِتَقَادِ﴾

عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ لے فرماتے ہیں کہ سنت کی پیروی کرواور بدعتیں نہ ایجاد کرو، کیونکہ دین تمہارے لیے کافی و مکمل کردیا گیاہے۔ ۲

عمر بن عبدالعزیزرضی الله عنه سل کہتے ہیں کہ جہاں قوم س کھہری ہے وہیں تم بھی کھہر جاؤ کیونکہ وہ علم وبصیرت کے ساتھ کھہرے ہیں، وہ گہرائی میں جانے پرزیادہ قادر تھے،اوراگراس میں کوئی فضیلت ہوتی تواس کے زیادہ حقدار تھے،اباگر تم میہ کہتے ہو

ع یعنی اسلاف کرام نے دین کا کام پورا کردیا ہے، لہٰذااب دین کے اندر کسی پہلو کی سیمیل کی ضرورت باقی نہیں رہی۔

سل آپ کی کنیت ابو حفص اور پورانام عمر بن عبد العزیز بن مروان بن تھم اموی قرشی ہے، خلیفہ کر اشد پنجم کی حیثیت سے مشہور ہیں۔ آپ کی ولادت اور نشود نمامدینہ منورہ میں ہوئی اور ۹۹ھ میں آپ کو خلیفہ مقرر کیا گیا، مدت خلافت کل ڈھائی سال ہے گر خیر و ہرکت اور عدل وانصاف سے بحر پور ہے۔ ۱۰اھ میں ملک شام کے مقام"و ریسمعان"میں وفات یائی۔

سے قوم سے مراد نبی علی ہے۔ اسلام میں ان کا موقف علی میں ان کا موقف علم و بھی ہے۔ اسلام میں ان کا موقف علم وبصیرت پر مبنی تھا۔

العتقاد» — الاعتقاد» — الاعتق

کہ ان کے بعد فلال چیز ایجاد کی گئی ہے تو سمجھ لو کہ اسے ان لوگوں نے ایجاد کیا ہوگا جو اسلاف کے طریقہ کے مخالف اور ان کی سنت سے گریز کرنے والے ہوں گے۔ سلف نے اتنابیان کر دیا ہے جتنا کافی و شافی ہے، اب ان سے آ گے بو صناحد سے تجاوز کرنا ہے اور چیچے رہنا کو تاہی ہے، جیسا کہ ایک گروہ نے کو تاہی کی تو جفا کر بیٹھے اور دوسرے نے حد سے تجاوز کیا تو غلو کا شکار ہوگئے، حالانکہ افراط و تفریط سے ہٹ کر اعتدال کی راہ صراط متنقیم پر گامز ن رہناسلف کا طریقہ تھا۔

امام اوزاعی۔ لے اللہ ان سے راضی ہو۔ فرماتے ہیں کہ آثار سلف کی پیروی کر واگر چہ لوگ تنہیں چھوڑ دیں،اور لو گوں کی ذاتی آراءے بچواگر چہ لوگ اسے مزین کر کے کیوں نہ پیش کریں۔

ا آپ کی کنیت ابو عمر اور نام عبد الرحل بن عمر بن محمد اوزاع ہے، قبیلہ اوزاع سے تعلق رکھتے میں اور فقہ وزید بھی پر درے علاقہ شام کے امام تھے، بعلبک میں پیدا ہوئے بقاع میں پرورش پائی اور بیر دت کو اپنا مسکن بنایا اور 20 اھ میں بیر دت میں میں وفات پائی۔

﴿لمعة الاعتقاد ﴾ امام محمد بن عبدالر حمٰن اذر می لے نے ایک شخص ہے ، جس نے ایک ہدعت ایجاد کی تھی۔ یے اور لوگوں کوایے قبول کرنے کی د عوت دی تقی، فرمایا: کیار سول الله علیه میاابو بکر، عمر، عثان اور على ـ رضى الله عنهم اس بات كو جانئے تھے یا نہیں جانتے تھے؟اس نے جواب دیا: نہیں، امام اُذر می نے فرمایا: جو بات وہ لوگ نہیں جان سکے تم جان گئے؟اس بدعتی نے فور أبات بدل دی اور كہاك نہیں، بلکہ وہ لوگ میہ بات جانتے تھے، امام اُذر می نے فرمایا: ل كماب ك مطبوع تسخول مي أورى بى ب ليكن اس نام سے ان كى بوائح حيات موجود ميں ، عَالبَّامِيهِ أَوْرِي ہِ جو جزيرہ مِين تصبيحين كى ايك بہتى "اورمه" كى طرف نسبت ہے، جہاں ہے ابوعبد الرحمٰن عبد الله بن محمد بن اسحاق اذرى تصبى جزرى كا تعلق ب، آب نے وكيج الجراح ، سفيان بن عیبینہ اور عبدالرحمٰن بن مہدی وغیر ہم ہے روایت حدیث کی ہے، جب کہ لیام ابوداؤد، نسائی، عبدالله بن احمد بن حنبل الدن ابی الدنیا اور ابو یعلی موصلی وغیر بهم آپ کے شاگر دہیں۔ خطیب مغدادی نے لکھاہے کہ خلیفہ وا تن باللہ نے فتنہ علق قر آن کے سلیطے میں اذرمہ سے ایک شیخ کو بلایا جنبول نے خلیفہ وا تن کی موجود کی میں ابن الی داؤد معزلی ہے مناظر و کیا، کہاجا تا ہے کہ سے کا نام أُذرى تھا۔ مسعودي وغيره نے اس واقعہ كوبيان كياہے۔ "مغم البلدان" ميں أدرمه كي بحث ملاحظه تیجے میا قوت نے انہی اذری کے بارے میں لکھاہے کہ یمی میں جنہوں نے فتنہ علق قرآن کے سلسله میں احمد بن انی داؤد معتز فی ہے مناظرہ کر کے اسے خاموش ولاجواب کر دیا تھا۔ مع بیہ محض دی احمد بن داؤد ہے جومعتز لہ کا مشہور قاضی اور فتنہ خلق کامر غنہ تھا، خلیفہ متو کل کے زماند ش اس برفائع کا حملہ جو ااور ۲۴۰ ھ ش بغداد کے اعدرای حالت میں مرحمیا۔

﴿ لمعة الاعتقاد ﴾— تمہارے بقول جاننے کے ہاوجود کیاان کے لیے یہ ممکن ہوا کہ اس بات کو بیان نہ کریں اور لو گوں کو اس کی طرف نہ بلا ئیں؟اس نے جواب دیا: کیوں نہیں ان کے لیے ممکن ہوا، امام صاحب نے فرمایا: جو بات رسول الله علی اور آپ کے خلفائے راشدین کے لیے جمکن تھی وہ تمہارے لیے ممکن نہیں؟ بدعتی سے پھر کوئی جواب نہ بن سكااور خاموش مو گيا۔ خليفه إلى اس مناظره ميں موجود نهاوه فور أبول براکه رسول الله علیه کی سنت اور خلفائے راشدین کا طریقہ جس کے لیے کافی نہ ہو اللہ اس کے لیے مجھی وسعت وکشادگی پیدانہ کرے، اور ایسے ہی وہ مخض جسے نبی کریم علیہ کی سنت اور صحابه مرام ، تابعین عظام ، ائمه دین اور راسخین علم کا طريقد يعنى آيات صفات كي تلاوت كرنا، احاديث صفات كايرهنا اور انہیں ان کے ظاہری معنی پر محمول کرنا کافی نہ ہو اللہ اسے وسعت و فراخی ہے محروم رکھے۔

<sup>۔</sup> یہ خلیفہ واٹن باللہ تھاجس کا نام ہرون بن محرہ، فتنہ مفلق قر آن کے سلسلہ بیں اس نے کتنے لوگوں کو آن ائش میں ڈالالور کتنے لوگوں کو قید کر کے ان کے عقیدے خراب کے، ۲۳۲ ھیں اس کی وفات ہو کی۔

وليعة الاعتقاد المحتقاد العقاد العقاد

جن آیات میں اللہ تعالیٰ کی صفات کا تذکرہ ہے ان میں ہے چند درج ذیل ہیں:اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

> ﴿ وَيَهُفَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ﴾ (الرحل: ٢٥) "اور تيرے رب كاچېره له باقى رہے گا۔ اور فرمايا:

اور عینی علیہ السلام کے بارے میں خبر دیتے ہوئے فرمایا کہ انہوں نے کہا:

﴿ تَعُلَمُ مَافِی نَفُسِی وَلَآ أَعُلَمُ مَافِی نَفُسِك ﴾ (المائدة: ١١١) "جو میرے دل میں ہے تو جانتا ہے، گرجو تیرے دل میں ہے میں نہیں جانتا۔

ا سلف صالحین کا اجماع ہے کہ اللہ تعالی کے لیے "وجہ" (چیرو) ٹابت ہے، لہٰڈ اللہ کے شایان شان اس کے لیے "وجہ "کو ٹاہری مفہوم سے ہٹایانہ اس کے سعی کو ٹاہری مفہوم سے ہٹایانہ جائے منداس کے معنی کیاجا کے منداس کی کیفیت بیان کی جائے اور نہ تلوق سے تشہید دی جائے۔

المعة الاعتقاد المعتقاد المعت

اور فرمليا: ﴿ رَضِى اللّهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ (المائدة: ١٩) "الله ان عدراضى بوااوروه الله عدراضى بوئد اور فرمایا: ﴿ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ (المائدة: ٩٥)

"الله ان سے محبت کر تاہے اور وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں "۔ نیز کا فروں کے بارے میں فرمایا:

﴿وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمُ ﴾ (اللَّهُ عَلَيْهِمُ

''اور الله ان پر غصه موار

اور فرمایا:

﴿ النَّبُعُوا مَآ أَسُخَطَ اللَّهَ ﴾ (مم:٢٨) "وهاس طريقة پرچلے جواللہ كوناراض كرنے والاہے"۔ ﴿لمعة الاعتقاد﴾

نيز فرمايا: ﴿ كُرِهَ اللَّهُ انبِعَاتُهُمُ ﴾ (التوبه: ٢٨) "الله نان كاالحمنا يسندنه كيا-

اور جن احادیث میں اللہ تعالیٰ کی صفات کا تذکرہ ہے ان میں سے چندیہ ہیں:رسول اللہ علیہ اللہ علیہ فرمایا:

"ینزل ربنا تبارك وتعالی كل لیلة إلى سماء الدنیا" له همارارب جو بلند وبابركت ہے، ہر رات آسان دنیا كی طرف اتر تاہے۔ نیز فرمایا:

" یعجب ربك من الشاب لیست له صبوة " ٢ " تمهارا رب اس نوجوان سے خوش ہوتا ہے جس کے اندر

الدعاء والصلاة من آخر الليل (۲۱٬۲۵/۳۱) وصحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرین، باب الترغیب فی الدعاء والصلاة من آخر اللیل (۲۱٬۲۵/۳۱) وصحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرین، باب الترغیب فی الدعاء والذکر فی آخر اللیل (۲۱٬۲۵/۳) و صحیح مسلم، کتاب القرآن، باب ماجاء فی الدعاء (۱۲۳۱) و سنن ابی داؤد، کتاب السنه، باب الردعلی الجیمیه (۲۳۳۷) و جامع ترفدی، ابواب الصلاة، باب ماجاء فی نزول الرب عزوجل الی السماء الدنیاکل لیله (۲۳۷) و سنن ابن ماجه، کتاب اقامة الصلاة، باب ماجاء فی نزول الرب عزوجل الی السماء الدنیاکل لیله (۲۳۷) و سنن ابن ماجه، کتاب اقامة الصلاة، باب ماجاء فی ای ساعات اللیل افضل (۱۳۲۷) بروایت ابو بریره رضی الله عند.

ع مند احمد ۱۵۱/۳ و مجم طبرانی کبیر ۱۷۹/۳ بروایت عقبه بن عامر رضی الله عنه، البته اس مند احمد ۱۵۱/۳ مین که مندیث کی سند میں ابن لہیعہ بین جوضعیف بین، حافظ سخاوی اپنی کتاب "المقاصد الحسنه" میں کی

#### www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com

المعة الاعتقاد المعة الاعتقاد العرب المعة الاعتقاد العرب ا

"یضحك الله إلى رجلین قتل أحدهما الآخر ثم یدخلان الجنة" ا "الله تعالی ان دو آدمیوں کو دیکھ کر ہنتا ہے کہ ایک نے دوسرے کو قتل کیا پھر دونوں کے دونوں جنت میں داخل ہوگئے" اور اسی طرح کی دیگر احادیث جو صحیح سند اور ثقہ راویوں سے

کی فرماتے ہیں کہ تمام نے "فواکد" ہیں اور قضائی نے اپی مند ہیں ابن لہیعہ سے بروایت ابوعشانہ، عقبہ بن عامر کی بیم مر فوع حدیث ذکر کی ہے۔ "ان الله لیعجب من الشاب الذی لیست له صبوة" امام سخاوی فرماتے ہیں کہ یہ حدیث ای طرح مند احمد نیز مند ابو یعلی لیست له صبوة" امام سخاوی فرماتے ہیں کہ ہمارے استاذیعن حسن ہے۔ مزید فرماتے ہیں کہ ہمارے استاذیعن حافظ ابن حجر عسقلانی نے اپنے فاوئ ہیں ابن لہیعہ کی وجہ سے اس حدیث کو ضعیف قرار دیاہے، سخاوی کہتے ہیں کہ ابو حاتم حضر می کے "جزء" ہیں بروایت اعمش، ابراہیم نخی کا یہ قول مروی ہے سخاوی کہتے ہیں کہ ابو حاتم حضر می کے "جزء" ہیں بروایت اعمش، ابراہیم نخی کا یہ قول مروی ہے "کان یعجبہم ان لایکون للشباب صبوة" اسلاف اس بات سے خوش ہوتے تھے کہ نوجوان کے اندر میلان نفس نہ ہو۔

ا صحیح بخاری، کتاب الجهاد، باب الکافریقتل المسلم ثم یسلم فیسد د بعد ویقتل (۳۰،۲۹٫۲) و صحیح مسلم، کتاب الامارة، باب بیان الرجلین یقتل احد هما الانخرید خلان الجنة (۱۸۹۰) ومؤطا مالک کتاب الجهاد، باب اجتماع القاتل والمقول فی الجهاد، باب اجتماع القاتل والمقول فی سبیل الله (۳۲۰/۲) و سنن نسائی کتاب الجهاد، باب اجتماع القاتل والمقول فی سبیل الله (۳۸/۲) بروایت ابویر بره رضی الله عنه به سبیل الله (۳۸/۲)

### www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com

﴿لمعة الاعتقاد﴾

مروی ہیں ان پر ہمار اایمان ہے، ہم ان کی تردیدیا نکاریا خلاف ظاہر تاویل نہیں کرتے، اور نہ ہی اللہ کی صفات کو مخلوق کی صفات سے تشبیہ دیتے ہیں، اوریقین کے ساتھ بیہ جانتے ہیں کہ کوئی بھی اللہ سجانہ و تعالیٰ کا شبیہ و نظیر نہیں۔

﴿ لَيُسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الثورى:١١) ''اللّٰدے مثل کوئی چیز نہیں،اور وہ سننے والا، دیکھنے والاہے''۔ ہروہ شکل جو دل میں کھنگے یاذ ہن اس کا تصور کرے اللّٰہ تعالیٰ اس سے یاک و منز ہ ہے۔

آیات صفات میں سے اللہ تعالیٰ کابید ارشاد بھی ہے:

﴿ اَلرَّ حُمْنُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوَىٰ ﴿ (ط:۵) " (رحمَٰن عرش ير مستوى بوا" له

اوربيارشاد بهي: ﴿ أَمِنتُم مَّنُ فِي السَّمَآءِ ﴾ (ملك:١١)

''کیاتم نڈر ہو گئے اس سے جو آسان میں ہے''۔

لے اللہ تعالیٰ کاعرش پر مستوی ہونا کتاب و سنت اور سلف صالحین کے اقوال سے ثابت ہے اور اللہ نے قرآن مجید کے اندر متعدد مقامات پر اپنے مستوی عرش ہونے کا تذکرہ فرمایا ہے۔ ولمعة الاعتقاد»

اور رسول الله عليه كي بيه حديث بهي:

" ہمارا رب وہ اللہ ہے جو آسانوں میں ہے، اے اللہ تیرا نام بزرگ ہے"۔لے

اور سے حدیث بھی جس میں آپ نے لو علی سے فرمایا تھا:

"الله كهال هي؟ ال في جواب ديا: آسان مين ، آپ في فرمايا: است آزاد كردو، بيه مومنه هي" است مالك اور مسلم نيز ديگر ائمه حديث في روايت كيا هي س

نیزر سول اللہ علیہ کی یہ حدیث جس میں آپ نے حصین سے روز ر

فرمايا تقا:

ا ندکوره حدیث ایک لمی حدیث کا ظراب جمی کا ابتدائی حصدیت کد "من اشتکی منکم شیا اواشتکاه اخ له فلیقل: ربنا الله الذی فی السماء... "ای حدیث کو امام احد نے مند (۲۱/۲) میں روایت کیاہے ،البتدای کی سند میں جہالت اور ضعف ہے ،الوداؤد نے بھی اس حدیث کو اپنی سنن میں کتاب الطب کے اندر (حدیث ۲۹۳ کے تحت ) قرر کیاہے ،اور حاکم نے متدرک کو اپنی سنن میں کتاب الطب کے اندر (حدیث ۲۹۳ کے تحت ) قرر کیاہے ،اور حاکم نے متدرک (ار ۳۳۳) میں ۔ لیکن ای سند میں زیادہ این مجر الصاری بیں جو متروک بیں جیسا کہ حافظ این مجر الر ۳۳۳) میں کہا ہے کہ امام تقریب "میں ذکر کیاہے ، حافظ ذہبی نے اپنی کتاب "تخیص" (۱ر ۳۳۳) میں کہا ہے کہ امام بخاری و غیرہ نے ذیادہ کو مترافحہ بیث قرار دیاہے۔

ع. و يكيئة مؤطالهام الك ٢ر٧٧ عـ ٢ مـ عميم مسلم ، كثاب المساجد، باب تحريم الكلام في المصلاة و تخ ماكان من اباحة ( ٥٣٧ ) المعة الاعتقاد العنقاد العنقاد

"" تم كننے معبود كى پر ستش كرتے ہو؟ جواب ديا: سات معبودوں كى، چھ زمين ميں بيں اور ايك آسان ميں، آپ نے فرمايا: خوف ور جا كے وقت كس معبود كو پكارتے ہو؟ جواب ديا: جو آسان ميں ہے، آپ نے فرمايا: پھر زمين والے چھ معبودوں كو چھوڑ دو اور صرف آسان والے كى عبادت كرو، اور ميں تمہيں دو دعا كيں بتاتا ہوں انہيں يزهاكرو"۔

چنانچہ حصین اسلام لے آئے اور آپ نے انہیں بیہ وعاسکھائی "اللهم الهمنی رشدی وقنی شرنفسی" لے اے اللہ مجھے بھلائی کی راہ دکھااور مجھے میرے نفس کے شرسے محفوظ رکھ۔

سابقہ آسانی کتابوں میں نی علیہ اور آپ کے اصحاب کرام کی جو نشانیاں ند کور ہیں ان میں سے ایک نشانی ہے کھی ہے کہ وہ

ل اس حدیث کو فام ترزی نے اپنی جامع میں ابواب الدعوات، باب ۷۹(۳۲۹) کے تحت
روایت کیاہے، البتداس کی سند میں هیں بین شیبہ تنسی مقر کی ہیں جو صدوق ہیں، لیکن حدیث میں
انہیں وہم ہوجا تاہے، جیبا کہ حافظ ابن حجر نے "تقریب" میں ذکر کیاہے، نیز اس سند میں جس
بھر کی ہیں جنہوں نے معتفن روایت کیاہے۔ اس کے باوجود امام ترزی نے اس حدیث کے بارے
میں کہاہے کہ یہ حسن غریب ہواوراس سند کے علاوہ دوسرے طریق سے بھی یہ حدیث عمران بن
حسین سے مروی ہے۔

اسعة الاعتقاد العامة الاعتقاد العامة الاعتقاد العامة الاعتقاد العامة الاعتقاد العامة ا

سجدے زمین پر کریں گے ، مگر ان کااعتقادیہ ہوگا کہ ان کا معبود آسان میں ہے۔

امام ابوداؤد نے اپنی کتاب دوسنن "میں یہ حدیث ذکر کی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ ایک آسمان سے دوسرے آسمان کا فاصلہ اتنا اتنا ہے۔۔۔۔ پھر آخر میں فرمایا: اس کے اوپر عرش ہے اور اللہ تعالی عرش پر مستوی ہے۔ ا

یه اوراس قتم کی دیگر صفات کی نقل ور دایت نیزان کی قبولیت اسلاف کرام کااجماع ہے،انہوں نے ان صفات کی تر دیدیا تاویل یا تثبیہ و تمثیل کی کوشش نہیں گی۔

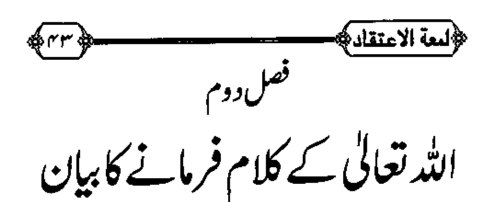
امام مالك بن انس رحمة الله عليه س سے سوال كيا كيا كه اے

ا دیکھے: متداحد ارد ۲۰ مرد ۱۰ وسنن افی واؤد و کماب الد "باب فی الحجمید (۲۳۷ مرد ۲۷ مرد ۲۵ مرد ۲۵ مرد ۲۵ مرد ۲۵ مرد ۱۵ مرد ۱۸ مرد ۱۵ مرد اگرد ۱۵ مرد ۱۵ مرد ۱۵ مرد ۱۵ مرد

﴿ لَمِعَةَ الْاعتقادِ ﴾ ابوعبدالله الله تعالى فرما تاب:

﴿ اَلرَّ حُمْنُ عَلَى الْعَرُسِ اسْتَوَىٰ ﴾ (ط:۵)
﴿ الْرَحْنُ عَلَى الْعَرُسِ اسْتَوَىٰ ﴾ (ط:۵)
﴿ وَمَنْ عَرْشِ بِرَ مُسْتُوى ہُوا''
وَ وَكُنْ طُرح مُسْتُوى ہُوا؟ امام مالك نے فرمایا: استواء معلوم ہے لے
اور كيفيت غير معقول ہے۔ ٢ اور اس پرائيان لانا واجنب ہے سے
اور كيفيت كے بارے ميں سوال كرنا بدعت ہے۔ پھر امام مالك نے
عَمَ دِيا وَرُسُوال كَرِ نَے والے شخص كو مجلس ہے نكال دیا گیا۔ ع

لے تعنی جہستواہ کا معنی معلوم ہے اور دو ہے بلتد ہونا۔ ع مینی اللہ کے مستوی ہونے کی کیفیت کا ادر اک مثل ہے باہر ہے۔ ع اس پر ایمان لانا اس لیے واجب ہے کہ دو کماب وسنت سے ٹابت ہے۔ ع تاکہ اس کی وجہ سے دوسرے لوگ اختیاد کے معالمہ میں کسی فتنے کا فتکارتہ ہوں۔



الله تعالیٰ کی ایک صفت یہ بھی ہے کہ وہ کلام فرما تاہے اور اس کا کلام از لی ہے۔ لے اپنے بندوں میں سے جسے چاہتا ہے اپناکلام سنا تا ہے، موسیٰ علیہ السلام نے براہ راست الله کا کلام سنا، ان کے علاوہ جبر میل علیہ السلام اور دیگر انبیاء و ملا تکہ جنہیں اللہ نے اجازت دی انہوں نے بھی اس کا کلام سنا۔

قیامت کے دن اللہ تعالی اپنے مومن بندوں سے کلام فرمائے گاور وہ اس سے کلام کریں گے، نیز اللہ کی اجازت کے بعد وہ اس کے دیدار سے بھی مشرف ہوں گے۔ یے اللہ تعالیٰ کاار شادہے:

﴿ وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيماً ﴾ (الناه:١٦٣)

"اورالله تعالى في موى سے كلام كياجس طرح كلام كياجا تاہے۔

نے لین کاام فرمانا اللہ کی ایک مغت ہے جو کتاب وسات سے تابت ہے، جیما کہ اللہ تعالی نے فریایا: "و کلم الله موسی تکلیما" اور موی سے کلام کیاجس طرح کلام کیاجا تاہے۔ ع یہ ایک لمی صدیث کا کلواہے جس کو امام ترندی نے اپنے جامع میں (حدیث نمبر ۲۵۵۲) ) المعة الاعتقاد العسمة الاعتقاد العسمة الاعتقاد العسمة العسمة العسمة العسمة العسمة العسمة العسمة العسمة العسمة ا

﴿ قَالَ يَنْمُوسَى إِنِّى أَصُطَفَيْتُكَ عَلَى النَّاسِ بِرِسْلَتِى وَبِكُلْمِي﴾ (الامراف:١٣٣)

"اے موسیٰ میں نے تمام لوگوں پر ترجی دے کر تجھے منتخب کر لیا ہونے کے لیے۔
ہواپنا پیغام سجیجنے کے لیے اور ہم کلام ہونے کے لیے۔
اور فرمایا: ﴿مِنْهُم مَّن حُكَمَ اللَّهُ ﴾ (ابترہ: ۲۵۳)
"ان میں بعض وہ ہیں جن سے اللّٰہ نے کلام کیا"۔
اور فرمایا:

﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحُيًّا أَوُ مِن وَرَآءِ ى جِجَابٍ ﴾(الثورثي:۵)

دو کسی بشرکی میہ طافت نہیں کہ اللہ اس سے کلام کرے گروحی (اشارے) کے طور پریایر دے کے پیچھے ہے "۔

) اور ابن ماجہ نے اپنی سنن میں (حدث نمبر ۳۳۳) کے تحت روایت کیا ہے۔ البتہ اس کی سند میں عبد البتہ اس کی سند میں عبد البتہ اس کی سند میں عبد البتہ اس کی بیل جو اوز اگل کے کاتب تھے، یہ صدوق ہیں اور سمجی بھی تھلی کر جاتے ہیں۔ ابو حاتم کہتے ہیں کہ یہ کاتب دیجان تھے اور صاحب حدیث نہتے۔ اس وجہ سے امام ترقدی نے اس حدیث کو خریب مینی ضعیف بتایا ہے اور کہا ہے کہ اس حدیث کا پکھ حصر صوبہ بن عمر و نے اوز افی سے روایت کیا ہے۔

اور فرمایا:

﴿ فَلَمَّا أَتْهَا نُودِى بِهُوسَى ، إِنِّى أَنَّا رَبُّك ﴾ (ط: ۱۱۱) "پھر جب آگ کے پاس پنچے تو آواز آئی کہ اے موسیٰ! میں بی تیرارب ہوں "۔

نيز فرمايا:

﴿ إِنَّنِى أَنَا اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي ﴾ (ط:۱۲) "بیشک میں ہی اللہ ہوں، میرے سواکوئی معبود برحق نہیں، اس لیے میری ہی بندگی کر"۔

اوریہ قطعانا ممکن ہے کہ بیہ با تیں اللہ کے سواکوئی اور کھے۔ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جب وی کے ساتھ کلام فرما تا ہے تو آسان والے (فرشتے) اس کی آواز سنتے ہیں، یہ حدیث نی علیہ ہے مروی ہے۔ ل

ا اس مدیث کوانام بخاری نے تعلیقاً اور این مسعود پر موقوف ذکر کیاہے، جس کے الفاظ یہ بیں، "سمع اهل السموات هیئا" کہ آسان والے یکھ سنتے ہیں۔ دیکھتے صبح بخاری کاب )

بعض آثار میں منقول ہے کہ موی علیہ السلام نے جس رات آگ کودیکھا تو آگ ہے ڈرگئے،اللہ نے انہیں یکارا:اے مؤسیٰ! آواز سن کر موی علیہ السلام کو قدرے تسلی ہوئی اور جلدی ہے کہا: حاضر ، حاضر ، تیری آواز سن رہا ہوں مگر تخجے و مکیھ نہیں رہا ہوں، تم کہاں ہو؟ فرمایا: میں تیرے او پر ہوں اور سامنے ہوں اور دائیں ہوں اور بائیں ہوں۔ موٹی سمجھ گئے کہ بیہ صفات تواللہ ہی کی ہوسکتی ہیں، فور أبول پڑے کہ میرے معبود! تو یقیناً ایہا ہی ہے، کیکن کیا میں تیراکلام سن رہا ہوں تیرے فرستادہ (فرشتے) کا؟ فرمایا: اے موسی ائم میر اکلام سن رہے ہو۔ ل

ا موئ عليه السلام سے متعلق آم والى دات كاب قصد مجامع كبيں تبيس مل سكار واللہ اعلم و بسے اس روايت ميں اللہ كے جواو صاف بيان كيے مجلے ہيں مسج نصوص سے ان كا جورت تبيس۔



# قرآن کریم کے بارے میں سلف کاعقبیدہ

الله سجانہ وتعالی کے کلام کا ایک حصہ قرآن مجید بھی ہے، اور یہ اللہ کی کتاب مبین، حبل متین، صراط متنقیم اور اس کی نازل کردہ کتاب ہے، جسے جبریل امین۔ علیہ السلام۔ نے عربی زبان میں سیر المرسین، محمد علیہ کے قلب پر نازل فرمایا تھا، یہ کلام جستہ میں سیر المرسین، محمد علیہ کے قلب پر نازل فرمایا تھا، یہ کلام جستہ اللہ کی طرف سے اتراہے اور پھراسی کی طرف لوٹ جائے گا، اور یہ مخلوق نہیں ہے، نیزیہ کلام محکم سور توں، آیات بینات اور حروف و کلمات میں میں ہے۔

جس نے اس کتاب قر آن مجید کو پڑھااور اس میں غلطی نہیں کی توایک ایک حرف پر اسے دس دس نیکیاں ملیں گی۔ لے اس کتاب کا اول ہے اور آخر ہے،اور پارے اور اجزاء ہیں، زبان سے

ل به جمله ایک ضعیف حدیث سے ماخوذ ہے جسے امام طبر انی نے "اوسط" میں عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "قرآن کو در منگی کے ساتھ پڑھو، ﴾ ﴿لَعَةَ الْاعتقاد﴾

اس کی تلاوت ہوتی ہے اور کان اسے سنتے ہیں، یہ سینوں میں محفوظ اور مصاحف میں مکتوب ہے، نیز یہ محکم ومتشابہ ، ناسخ ومنسوخ،خاص دعام اور امر و نہی پر مشتمل ہے۔

﴿ لَا يَأْتِيهِ الْبَطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيُهِ وَلَامِنُ خَلَفِهِ تَنْزِيلٌ مِّنُ حَكِيمِ حَمِيدٍ ﴾(نصلت:٣٢).

اور فرمایا:

﴿ وَ لَا يَأْتُونَ اِمِثُلِهِ وَلَوُ كَانَ اِنعُضَهُمُ لِبَعُضِ طَهِيراً ﴾ (الاسرام ۱۸۸)

ان لا یَاتُونَ بِمِثُلِهِ وَلَوُ كَانَ اِنعُضُهُمُ لِبَعُضِ طَهِیراً ﴾ (الاسرام ۱۸۸)

و کهم و جیح که اگر انسان اور جن سب کے سب مل کر اس قر آن جیسی کوئی چیز لانے کی کوشش کریں تو نه لا سکیس کے قر آن جیسی کوئی چیز لانے کی کوشش کریں تو نه لا سکیس کے اس کا میں کا جس نے قرآن پڑھا اور پڑھنے میں عظمی نیس کی تواہے ہر حرف کے بدلے وی نکیاں ملیں، اس کے دی گاہ معاف ہوئے اور دی ورج بائد ہوئے "۔ای عدیث کی سند میں ایک راوی جمثل بن سعید بن وردان الور دانی بیں جو متر وک بیں، اور لهام اسحاق بن را ہویہ نے انہیں کذاب (جمونا) قرار دیا ہے ، دیکھئے (مجمع الروائد کے ۱۹۳۸۔

المعة الاعتقاد المحمد المحمد الاعتقاد المحمد المحم

﴿ لَن نُوَمِنَ بِهِ ذَا الْقُرُءَ انِ ﴾ (سا:۳) "اس قرآن پر ہم ہر گزایمان نہیں لا سکتے۔ اور بعض نے کہاتھا:

﴿إِنَ هَذَ آلِاً قَوْلُ الْبَشِرِ ﴾ (الدر: ٢٥) "بي توبشر كاكلام ب". جس كى ترديد كرت بوت الله سجانة في فرمايا:

﴿سَأْصُلِيهِ سَقَرَ﴾ (الدرّ:٢١)

"عنقریب میں ایبا کہنے والے کو جہنم میں جھونک دوں گا"۔ نیز بعض لو گوں نے قرآن کے شعر ہونے کا دعویٰ کیا تو اللہ تعالیٰ نے تردید کرتے ہوئے فرمایا:

"ہم نے نبی کو شعر نہیں سکھایا اور نہ ہی شاعری اس کو زیب

ولمعة الاعتقادي

دیتی ہے، بیہ تو ایک نصیحت اور قر آن مبین (صاف پڑھی جانے والی کتاب)ہے۔

الله تعالیٰ نے جب اس کتاب کے شعر ہونے کی نفی کردی اور اس کا قر آن ہوناہی ثابت فرمادیا، تواب سی صاحب عقل کے لیے کوئی شبہ باقی نہیں رہا کہ قر آن ہی وہ کتاب عربی ہے جو حروف و کلمات اور آیات بینات پڑشتال ہے، کیونکہ انہی صفات کے حامل کلام کوشعر کہاجا تاہے۔

نيزالله تعالى نے فرمایا:

﴿ وَإِن كُنْتُمُ فِى رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبُدِنَا فَأَتُوأَ بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِ، وَأَدْعُواُ شُهَدَآءَ كُم مِّنُ دُونِ اللّهِ ﴾(البقرة:٣٣)ـ

"اور اگر تمہیں اس میں شک ہے کہ بیر کتاب جو ہم نے اپنے بندے پر نازل کی ہے بیہ ہماری ہے یا نہیں ، تو اس جیسی ایک ہی سورت بنالاؤاور اللہ کو چھوڑ کراپنے سارے ہمواؤں کو بلالو۔ ظاہر ہے کسی ایسی چیز کی مانند لانے کا چیلنج نہیں دیا جاسکتا جو چیز عقل وادراک سے ہاہر ہو۔ نیز فرمایا:

العنقاد» الاعتقاد» الاعتقاد» الاعتقاد» العنقادية الاعتقادية العنقادية العنق

﴿ وَإِذَا تُتُلَىٰ عَلَيْهِمُ ءَ ايَاتُنَا بَيِّنْتٍ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرُجُونَ لِقَآئَنا اللَّهِ فَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرُجُونَ لِقَآئَنا اللَّهِ فَاللَّهُ مِن اللَّهِ عَيْرِ هَذَا أَوْبَدِلْهُ قُلُ مَا يَكُونُ لِى أَن أَبَدُلَهُ مِن اللَّهَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَالِمُ الللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَ

"جب انہیں ہماری واضح آیات سنائی جاتی ہیں تو وہ لوگ جو ہم سے ملنے کی امید نہیں رکھتے، کہتے ہیں کہ اس کے بجائے کوئی اور قرآن لاؤ، یااس میں ترمیم کردو۔اے نبی! آپ کہہ دیجئے کہ میرا بیکام نہیں کہ اپنی طرف ہے اس میں کوئی تغیر و تبدل کروں۔ بیکام نہیں کہ اپنی طرف ہے اس میں کوئی تغیر و تبدل کروں۔ اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے میہ ثابت کردیاہے کہ قرآن مجید ہی (میں) وہ آیات بینات ہیں جو لوگوں کو پڑھ کر سنائی جاتی ہیں۔اللہ نے فرمایا:

﴿ بَلُ هُوَ ءَ النَّ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ (العنكوت: ٣٩)" دراصل بيه آيات بينات بين ان لوگول كے دلول ميں جنهيں علم بخشا گياہے۔

اس طرح فتم کھانے کے بعد الله نعالی نے فرمایا:

﴿ إِنَّهُ لَقُرُء ۚ اَنَّ كَرِيمٌ ۚ فِي كِنتْبٍ مَّكْنُونِ لَّايَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾ (الواقد: ٢٥ـ ٩٥) المعة الاعتقاد العتقاد العتماد العتماد

"یہ قرآن کریم ہے، ایک محفوظ کتاب میں ثبت ہے، جسے مطہرین کے سواکوئی چھو نہیں سکتا"۔

مزيد فرمايا: ﴿ كَهَايْعَصْ ﴾ (مريم:١)

﴿ حيد ، غَسَقَ ﴾ (الثوري:١)

اس طرح کل انتیس سور توں کو حروف مقطعات سے شروع فرمایا ہے۔ نیزر سول اللہ علیہ فیلے نے فرمایا: "جس نے قرآن پڑھا اور اس میں غلطی نہیں کی تواسے ہر

"جس نے قرآن پڑھااور اس میں غلطی نہیں کی تواہے ہر حرف کے بدلے میں دس نیکیاں ملیں۔ لے اور جس نے قرآن پڑھااور اس میں غلطی کی تواسے ہر حرف کے بدلے ایک نیکی ملی"۔ یہ حدیث صحیح ہے۔ یہ

### ایک دوسری حدیث میں آپ نے فرمایا:

لے اس حدیث کوامام ہیٹمی نے مجمع الزوائد (۷۷ ۱۶۳) میں مجم طبر انی اوسط کے حوالہ ہے ذکر کیا ہے، تفصیل کے لیے دیکھئے جاشیہ (۴۲)۔

عنها سے ان الفاظ کے ساتھ مروی ہے: "قال دسول الله علیہ من قر القرآن فاعرب بعضا عنہ سے اللہ علیہ من قر القرآن فاعرب بعضا ولحن بعضا کتب له عشرون حسنة "جسنے قرآن پڑھااور بحض درست پڑھااور بحض میں فلطی کی تواس کے لیے بیس نیکیاں لکھی گئیں۔اس حدیث کی سند میں عبدالرجیم بن زید عمی ہیں جو متروک ہیں، دیکھے: جمع الزوائد ۱۷۳/

المعة الاعتقادی اس کے کہ وہ لوگ آئیں جواس کے حروف تر آن پڑھو قبل اس کے کہ وہ لوگ آئیں جواس کے حروف کو تو تیر کی مانند سیدھا کریں گے (خوب بناسنوار کر تجوید کے ساتھ پڑھیں گے) مگر قرآن ان کے حلق سے بنچے نہیں اتر کے گا، وہ قرآن پڑھ کر دنیا کا فائدہ چاہیں گے اور آخرت کے ثواب سے کوئی سر وکار نہیں رکھیں گے۔ ا

ابو بکر اور عمر رضی اللہ عنہما ہے ان کا بیہ قول مر وی ہے کہ صحت و در شکی کے ساتھ قر آن پڑھنا پھارے نزدیک اس کے بعض حروف یاد کر لینے سے اچھاہے۔

نیز علی رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ جس نے قر آن کے ایک حرف کا بھی انکار کیااس نے پورے قر آن کاانکار کیا۔

اسی طرح تمام مسلمان قرآن مجید کی سور توں، آیتوں اور اس کے الفاظ وحروف کے شار کرنے پر متفق ہیں، اور اس بات پر بھی کہ جس نے قرآن کی کسی سورت یا آیت یا لفظ یا کسی حرف تک کا انکار کیا تووہ کا فر سے۔ اور بیا اس کی قطعی دلیل ہے کہ قرآن مجید حروف ہے۔

لی بیه حدیث حسن ہے، دیکھئے: مند امام احمد ۱۳۷۳، ۱۵۵ بروایت انس، و ۳۹۷،۳۵۷ هما ۳۹۷،۳۵۷ بروایت جابر، و ۸۷۵ ۳۳۸ بروایت سهل بن سعد ساعدی نیز دیکھئے: سنن الی داؤد، کتاب الصلاۃ، باب مایجزگالامی والاً مجمی من القراء (۸۳۱) بروایت سهل بن سعد ساعدی رضی الله عنهم اجمعین۔ المعة الاعتقاد فصل جہار م فصل جہار م فیامت کے دن اہل ایمان کے اللہ علی اللہ کے اللہ کے اللہ کے دیار م کے دیدار سیمشرف ہو نے کا بیان اہل ایمان (قیامت کے دن) اللہ تعالی کو اپنی آئھوں سے دیکھیں گے۔ ایس سے ملا قات کریں گے، ہم کلام ہوں گے اور اللہ ان سے کلام فرمائےگا،ارشاد ہے:

﴿ وُجُوهُ ۚ يَوُمَئِذٍ نَّاضِرَةً ، إِلَىٰ رَبِّهَا ناظِرَةً ﴾ (القيامه ٢٣،٢٣) "قيامت كے روز كچھ چېرے ترو تازه ہوں گے ، اپنے رب كی طرف د كھے رہے ہوں گے۔اور فرمایا:

﴿ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِهِمُ يَوُمَئِذٍ لَّمَهُ وَجُوبُونَ ﴾ (المطلقين: ١٥) . " ہر گزنہيں، يقيناً به قيامت كے دان اپنے رب كے ديدار سے محروم ركھے جائيں گے"۔

ا يهال پر قيامت كردن د يكه نامر اوب، كيونكد د نياش الله تعالى كود يكهنا محال ب، رسول الله طالحة في الله علية في فقط في مسلم، في الله على مرفي الله على مرفي الله عن الله عن مرفي الله عن الله عن مرفي الله عن مرفي الله عن الله

هِلمعة الاعتقاد ﴾

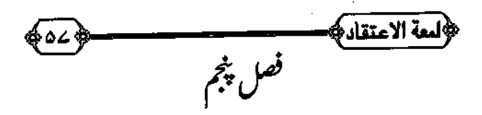
فاجروں کا اللہ کے دیدار سے بحالت غضب محروم رہنا اس بات کی دلیل ہے کہ مومنین کو بحالت رضا اللہ کے دیدار کا شرف حاصل ہوگا، ورنہ اللہ کے دیدار کے سلسلہ میں مومنوں اور فاجروں کے در میان کوئی فرق نہیں رہ جائے گا۔

نیزر سول اللہ علیہ نے فرمایا:

"قیامت کے دن تم اپنے رب کو اسی طرح دیکھو گے جس طرح اس جاند کو دیکھتے ہو کہ اس کو دیکھنے میں کوئی چیز حاکل نہیں ہوتی" یہ حدیث صحیح اور متفق علیہ ہے۔ لے

اس حدیث میں جو تثبیہ دی گئی ہے وہ صرف دیکھنے سے متعلق ہے، دیکھی جانے والی چیز میں تثبیہ مقصود نہیں، کیونکہ اللّٰہ کا کوئی شبیہ ونظیر نہیں۔

ل ملاحظه جو: منداحمه ۳۱۰،۳۲۲ ۳۱۰،۳۲۲ وصیح بخاری، کتاب التوحید، باب قول الله: "وجوه یومند ناصوة الى ربها ناظرة" (۳۱۷،۳۵۲ ۳۵) وصیح مسلم، کتاب المساجد، باب فضل صلاتی الصیح والعصر والمحافظة علیها (۲۳۳) وسنن ابی واؤد، کتاب السنه، باب فی الروکیة (۲۲۵ ۳) وجامح ترندی، ابواب صفة الجند، باب ماجاء فی روکیة الرب تبارک و تعالی (۲۵۵۴) بروایت جرید بن عبدالله بجلی رضی الله عند.



## قضاءو فتدر كابيان

الله تعالیٰ کی ایک صفت میہ بھی ہے کہ وہ جو جیا ہتا ہے کر گذر تا ہے،اس کے ارادہ کے بغیر کسی شنے کا وجود نہیں،اور اس کی مشیت سے کوئی چیز باہر نہیں، کا نتات کا ہر ذرہ اس کی تقدیر کے ماتحت اور اس کے تھم سے وجو دیذیر ہو تاہے،اس کی مقرر کردہ نقزیر سے کسی کو مفر نہیں اور لوح محفوظ میں جو لکھا جاچکا ہے اس سے آگے بوصنے کی گنجائش نہیں، کا نئات میں لوگ جو پچھ کررہے ہیں وہ سب اللہ کے ارادہ سے ہے، وہ اگر بچانا جاہے تو لوگ اس کے تھم کی خلاف ورزی نہیں کر سکتے، اور اگر جاہے کہ سب اس کی اطاعت کریں تو سب کے سب اس کی اطاعت کریں گے۔ اس نے مخلوق کو اور ان کے افعال کو پیدا فرمایا ہے، اور ہر ایک کارزق اور زندگی متعین کردی ہے، جسے جاہتا ہے اپنی رحمت سے مدایت

﴿ الاعتقاد﴾

یاب کرتاہے، اور جسے چا ہتا ہے اپنی حکمت سے گمراہ کرتاہے، فرمایا: ﴿ لَا يُسْئَلُ عَمَّا يَفُعَلُ وَهُمُ يُستَلُونَ ﴾ (الانبياء: ٢٣)۔

"وہ اپنے کاموں کے لیے کسی کے آگے جوابدہ نہیں،اور سب جوابدہ ہیں"۔

اور فرمایا: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقُنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ (القر: ۴۹)
"یقیناً ہم نے ہر چیزا یک نقر رر کے ساتھ پیدا کی ہے۔
مزید فرمایا:

﴿ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقُدِيُرًا ﴾ (الفرقان: ٢)
"اور جس نے ہر چیز کو پیداکیا، پھراس کی ایک تقدیر مقرر کی۔
نیز فرمایا:

﴿ مَآأَصَابَ مِن مُصِيبَةٍ فِي الْأَرُض ولا فِي أَنُفُسِكُمُ إِلَّا فِي كَالُهُ فِي أَنُفُسِكُمُ إِلَّا فِي كِ كِتْبٍ مِن قَبُلِ أَن نَّبُرَأَهَآ﴾ (الحديد:٢٢)

"کوئی مصیبت ایسی نہیں جو زمین میں یا تمہارے اپنے نفس پر نازل ہوتی ہو اور ہم نے اس کو پیدا کرنے سے پہلے ایک کتاب (نوشتہ تقدیر) میں لکھ نہ رکھا ہو۔ اور فرمایا: هم الاعتقادی اور فرمایا:

﴿ فَمَنُ يُرِدِ اللَّهُ أَن يَهُدِيَهُ يَشُرَ حُ صَدْرَهُ لِلَّإِسُلَامِ وَمَن يُرِدُ أَن يَضِلَّهُ يَجُعَلُ صَدْرَهُ ضَيّقًا حَرَجًا ﴾ (الانعام:١٢٥)

" جسے اللہ ہدایت دینے کاارادہ فرماتا ہے اس کا سینہ اسلام کے لیے کھول دیتا ہے،اور جسے گمراہی میں ڈالنے کاارادہ فرماتا ہے اس کے سینے کو تنگ کر دیتا ہے۔

نیز ابن عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث میں ہے کہ جبر ئیل علیہ السلام نے نبی علیہ سے دریافت کیا کہ ایمان کیا ہے؟ تو آپ نے جواب میں ارشاد فرمایا:

"ایمان یہ ہے کہ تم اللہ پر،اس کے فرشتوں پر،اس کی نازل کردہ کتابوں پر،اس کے رسولوں پر، یوم آخرت پر اور بھلی اور بری تقدیر (کے اللہ کی طرف سے ہونے) پرایمان لاؤ"۔

یہ جواب سن کر جبریکل نے کہا کہ آپ نے سیج فرمایا۔ اس حدیث کوامام مسلم نے روایت کیا ہے۔ لے

لے دیکھئے: صحیح مسلم ، کتاب الایمان، باب بیان الایمان والاسلام والاحسان ووجوب الایمان با ثبات قدر الله تعالی (حدیث۸) بروایت عبد الله بن عمر بن الخطاب رضی الله عنبما ﴿لمعة الاعتقاد﴾

دوسری صدیث میں آپ علیہ نے فرمایا:

"ہرتقد ریر میں ایمان لایا، خواہ وہ بھلی ہویا بری، بیند ہویانا بیند" لے نیز رسول اللہ علیہ کی ایک دعایہ بھی ہے جسے آپ نے اپنے نواسے حسن بن علی رضی اللہ عنہما کو قنوت وتر میں پڑھنے کے لیے سکھایا تھا: "وقنی شر ماقصیت" کے لیعنی اے اللہ! تو نے جو فیصلہ فرمادیا ہے اس کے شر سے مجھے محفوظ رکھ۔

لیکن اس کے ساتھ ہی اللہ کے احکامات پر عمل نہ کرنے اور محرمات و منہیات کاار تکاب کرنے کے لیے ہم قضا وقدر و بہانہ

ا امام بیثی این کتاب "جمع الزواکد" (۱۲) میں لکھتے ہیں کہ طبرانی نے مجم کیر میں معتبر سند کے ساتھ ابن عمر رضی اللہ عنہ سے بہ حدیث روایت کی ہے جس کے الفاظ بہ ہیں: "الایمان ان تومن باللہ و ملائکته و کتبه ورسله و المجنة و النار و القدر خیره و شره و حلوه و مره من الله" یعنی ایمان بہ ہے کہ تم اللہ پر،اس کے فرشتوں پراس کی کتابوں پر،اس کے رسولوں پر، جنت و جہنم پر اور تقدیر پر ایمان لاو کہ بھلی و بری اور پند و ناپند تقدیر سب اللہ کی طرف سے ہے۔اس حدیث کو ابن حبان نے اپن "صبح" (۱۲) میں نیز دار قطنی و غیرہ نے اپنی سنن میں روایت کیا ہے، اور یہ حدیث کو ابن حبان نے اپن "صبح " (۱۲) میں نیز دار قطنی و غیرہ نے اپنی سنن میں روایت کیا ہے، اور یہ حدیث صبح ہے۔

ع سنن ابی داؤد، کتاب الصلاة، باب القنوت فی الوتر (۱۳۲۲،۱۳۲۵) و جامع ترندی، ابواب الصلاة، باب الباره المصلاة، باب العنوت فی الوتر (۲۳۸،۳۷) و سنن نسائی، کتاب قیام اللیل، باب الدعاء فی الوتر (۲۳۸،۳۷) و نیز دیکھئے مند امام احمد، طبر انی ادر سنن بہتی، اس حدیث کی سند صحیح ہے۔

المعة الاعتقاد الله الله الله الله الله تعالى نے الله تعالى نے الله تعالى نے کا الله تعالى نے کا الله تعالى كا الله تعالى تعالى كا الله تعالى كا تعا

﴿ لِنَالًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُحَجَةٌ بَعُدَ الرُّسُلِ ﴾ (الله على اللهِ حُحَجَةٌ بَعُدَ الرُّسُلِ " تأكه رسولول كومبعوث كردينے كے بعد لوگول كے پاس اللہ كے مقابلہ ميں كوئى ججت نەر ہے "۔

ہمارایہ بھی ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کسی کام کے کرنے یا کسی
کام سے بازر ہنے کا جو تھم دیا ہے، وہ اس بنیاد پر دیا ہے کہ بندے کے
اندر تھم بجالا نے کی طافت موجود ہے، اللہ نے کسی کو معصیت پر،
یاترک اطاعت پر مجبور نہیں کیا ہے، فرمایا:

﴿ لَا يُكِلِّفُ اللَّهُ نَفُساً إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ (البقرة:٢٨٦) "الله كسى نفس پراس كى طافت سے بوھ كر بوجھ نہيں والآل اور فرمايا:

> ﴿ وَفَاتَقُواللَّهُ مَااسُتَطَعُتُهُ ﴾ (التفاين:١١) "الله سے ڈروچتناتم میں طاقت ہے۔

المعة الاعتقادي نيز فرمايا:

﴿ الْيُوْمَ تَجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتُ لَا ظُلُمَ الْيُومَ ﴾ (الومن: ١٤) "آج ہر نفس كواس كى كمائى كا بدلہ ديا جائے گا جواس نے كى ختى ، آج كسى يركوئى ظلم نہ ہوگا"۔

ند کورہ آیت اس بات کی کھلی دلیل ہے کہ بندے کا اپناعمل اور اپنی کمائی ہے جس پر اسے اچھے عمل کا چھا، اور برے عمل کا برابدلہ دیا جائے گا اور یہ سارے اعمال اللہ تعالیٰ کے فیصلہ کے مطابق ظہور پذیر ہوتے ہیں۔ المعة الاعتقاد المعتقاد المعت

زبان سے اقرار کرنے، دل میں پختہ یقین رکھنے اور ارکان اسلام پر عمل کرنے کا نام ایمان ہے، جو نیکیوں سے بڑھتا اور معصیت سے گفتار ہتاہے،اللہ تعالیٰ کاارشادہے:

﴿ وَمُنَا أَمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِيْنَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُهُ ﴿ اللّهِ اللّهِ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِيْنَ حُنَفَاءً وَيُقِيمُهُ ﴾ (الربية ٥٠) ويُقِيمُهُ الصّلَواةَ وَيُولُونَ عَلَم مَهِيل دِينُ الْقَيِّمَةِ ﴾ (الربية ٥٠) "اور ال كواس كے سواكوئى علم مَهِيل ديا گيا تقاكہ الله كى بندگى كرين، اپنے دين كواس كے ليے خالص كر كے ، بالكل يكسو موكر، اور نماز قائم كرين اور زكوة دين اور بهى درست دين ہے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنی بندگی، اخلاص نیت، نماز قائم کرنے اور زکوۃ اداکرنے کو دین قرار دیاہے، نیز رسول اللہ علیہ نے فرمایا:

"ایمان کے تہتر سے زائد درجے ہیں، سب سے اعلیٰ درجہ

www. Kitabo Sunnat.com

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

المعة الاعتقاد المعتقاد الاعتقاد المعتقاد المعتقاد الله عليه المعتقاد المعتقا

"ہروہ ہخص جہنم سے نکال لیا جائے گا جس نے د نیا میں " لاالہ

الاالله" پڑھا ہوگا، اور اس کے دل میں گیہوں کے برابر ، پارائی کے

برابر لے میا ذرہ کے برابر بھی ایمان ہوگا۔ س

اس حدیث میں رسول اللہ علیہ نے ایمان کے متعلق جوار شاد فرمایا اس سے بھی ایمان کے کم و بیش یا چھوٹے اور بڑے ہونے کا ثبوت ملتا ہے۔

لے کہاجاتا ہے کہ چار ذرے ایک رائی کے برابر ہوتے ہیں۔

ی صحیح بخاری، کمآب الایمان، باب زیادة الایمان و نقصاند (۱۹۲۱،۹۲) و کمآب التوحید، یاب کلام الرب یوم القیام (۱۹۲۰،۹۲) و صحیح مسلم، کمآب الایمان، باب اونی اتل الجد منز نه فیبا الرب یوم القیام (۱۹۳۰،۹۳۳) و صحیح مسلم، کمآب الایمان، باب اونی اتل الجد منز نه فیبا (۱۹۳۰،۹۳۳) یه حدیث مروی به که رسول التحقیق سامی نیز محیح مسلم کی ند کوره کمآب و باب شی (۱۹۳۳،۹۳۳) یه حدیث مروی به من خودل الله علق فیمن کان فی قلبه منقال حبة من خودل من الناد می ایمان به اس من ایمان به اس که دل می را بر میمی ایمان به اس کو جنم سے نکال او۔

www.KitaboSunnat.com

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

المعة الاعتقادي المعة الاعتقادي المعة الاعتقادي الله عنه وغيره من مو توف الله عنه وغيره من مو توف الله عنه وغيره من من الله عنه وغيره من من الله عنه وغيره الل

اور مر فوع دونوں طرح سے مروی ہے، علامہ شخ احمد شاکر۔ رحمہ اللہ۔"مند" کے اندر حدیث (۷۱۳۴) کی تعلق میں لکھتے ہیں کہ:اس حدیث کو ابن حبان نے "ذکر خبر شنع بہ علی منتحلی سنن المصطفیٰ علیہ من حرم التوفیق لادراک معناہ"کے عنوان کے تحت ذکر کیاہے،اور پھر اس کے بعد فرمایا:اللّٰہ تعالیٰ نے اپنے رسول ﷺ کو ہندوں کے لیے معلم بناکر اور اپنی مر اد کو بیان کرنے والا بناکر د نیا میں مبعوث فرمایا، چنانچہ رسول اللہ علیہ نے اللہ کا پیغام بندوں تک پہنچایا اور اللہ کی آیات کو مجمل ومفصل ہر طریقہ سے بیان فرمایا، اور سپ کے صحابہ نے آپ کے پیغام اور بیان کو سمجھا۔ مذكوره حديث بھى ان احاديث ميں سے ہے جن كاسمجھ ميں آناابل حق كى استطاعت سے باہر نہيں، الله تعالیٰ نے ملک الموت کو موسیٰ علیہ السلام کاامتحان لینے کے لیے بیہ حکم دے کران کے پاس جیجا کہ اب اپنے رب کے پاس چلئے ،اس حکم سے حقیقت مقصود نہ تھی بلکہ صرف امتحان مطلوب تھا، جس طرح الله تعالیٰ نے ابراہیم علیہ السلام کا متحان لینے کے لیے انہیں بیٹے کو قربان کرنے کا حکم دیا تھا، اس تھم سے بھی حقیقت مقصود نہ تھی بلکہ صرف امتحان مطلوب تھا، چنانچہ جب ابراہیم علیہ السلام نے بیٹے کو قربان کرنے کاعزم مصم کرکے اسے پیٹانی کے بل گرادیا تواللہ نے ایک بدی قربانی (دنبہ) فدید میں دے کر بچہ کو بچالیا۔ اللہ تعالیٰ نے ملا تکہ کو انبیاء علیم السلام کے پاس ایس شکلوں میں بھیجاجوان کے نزدیک غیر معروف تھیں، مثلاً ملا نکہ ابراہیم علیہ السلام کے پاس آئے تو وہ انہیں پہچان نہ سکے اور ڈر گئے ، جر ئیل علیہ السلام رسول اللہ علیقی کے پاس آئے اور آپ ہے ایمان، اسلام اور احسان کے بارے میں سوالات کئے اور ان کے واپس جانے کے بعد آپ کو پیتہ چلا کہ بیہ جبرئیل تھے۔اسی طرح ملک الموت جب موسیٰ علیہ السلام کے پاس آئے تواس شکل میں نہیں آئے جے موکیٰ علیہ السلام جانتے تھے، موکیٰ بڑے غیر تمند تھے، جب انہوں نے اپنے گھر میں ا جنبی شخص کودیکھا تواہے طمانچہ رسید کر دیا، جس کے نتیجہ میں اس (فرشتہ) کی موجودہ شکل کے اعتبارے آئکھ پھوٹ گئی،لیکن اس کی میہ فطری شکل نہ تھی۔ **«** 

﴿لمعة الاعتقاد﴾ ﴾ ابن عباس رضی الله عنهما کی روایت میں نبی اکرم علیقہ کی بیہ صریح حدیث موجود ہے، آپ نے فرمایا:" جبرئیل نے بیت اللہ کے پاس دومر تبہ مجھے نماز پڑھائی" پھر ای حدیث کے آخر میں ہے کہ جبر کیل نے کہا" ہے (نمازوں کے لیے) آپ کاوفت ہے اور آپ سے پیشتر انبیاء کا بھی"۔اس حدیث میں سے بات واضح طور پر موجود ہے کہ ہماری شریعت بعض امور میں سابقہ شریعتوں کے موافق ہو سکتی ہے۔ ہماری شریعت میں بیربات شامل ہے کہ بغیراجازت گھرمیں داخل ہونے والے یا جھا نکنے والے کی آنکھ بچوڑ دینے میں کوئی حرج پاگناہ نہیں، جیسا کہ اس بارے میں بے شاراحادیث مروی ہیں، جنہیں ہم نے اپنی مختلف کتابوں میں ذکر کیا ہے۔ اس لیے عین ممکن ہے کہ یہی بات موسیٰ علیہ السلام کی شریعت میں بھی رہی ہو، لیعنی بلا اجازت گھر میں گھنے والے کی آئکھ پھوڑ دینے کی اجازت رہی ہو، اور اس کے مطابق موسیٰ نے اِس اجنبی کی آنکھ پھوڑ دی ہو۔ پھر جب ملک الموت اللہ کے حضور واپس گئے اور مویٰ کے ساتھ پیش آمدہ ساراماجراسٹایا تواللہ تعالیٰ نے دوسر اامتحان لینے کے لیے ملک الموت کو پیہ تھم دے کر موکیٰ کے یاس بھیجا کہ ان ہے کہو:اگر آپ ابھی زندہ رہنا چاہتے ہیں تو بیل کی پشت برہاتھ ر کھئے، ہاتھ کے نیچے جتنے بال ہوں گے ہر بال کے بدلے ایک سال کی مہلت ہو گی۔ لیکن جب موسیٰ علیہ السلام نے جان لیا کہ بیہ نوملک الموت ہیں جواللہ کی طرف سے موت کا پیغام لے کر آئے ہیں، تو خوشی کے ساتھ اس پیغام کو قبول کر لیااور کوئی مہلت نہیں مانگی، بلکہ کہاا بھی روح قبض کرو۔اگر موسیٰ علیه السلام کو پہلی مر تبه ہی بیہ معلوم ہو گیاہو تا کہ بیہ ملک الموت ہیں تو ضرور ان کاروبیہ وہی ہو تاجو دوسری مرتبه معلوم ہو جانے پر تھا۔ (اس طرح یہ واقعہ عقل سلیم بری آسانی سے قبول کر لیتی ہے) برخلاف ان لو گوں کے جو اپنی ناقص عقل اور الٹی رائے پر اعتاد کرتے ہوئے یہ کہہ بیٹھتے ہیں کہ اصحاب حدیث کی مثال تو لکڑی ڈھونے والوں کی ہے، وہ رطب ویابس سب کچھ اکشا کر لیتے ہیں وہ رواييتي جمع كر ليتے ہيں جن سے كوئى فائدہ نہيں، وہ احاديث بيان كرتے ہيں جن پر كوئى اجر وثواب نہیں،اورایس باتیں کہتے ہیں جن کی خو داسلام ہی سے تر دید ہوتی ہے ایس بکواس کرنے والے احادیث و آثار کے علم سے بے بہر ہاور ان کے معانی ہے قطعاً نابلہ ہیں۔ دیکھئے فتح الباری۳۱۵ ساتا۔۳۱۷

﴿ لمعة الاعتقاد﴾

اسی طرح علامات قیامت پر ایمان لانا واجب ہے، مثلاً د جال کا ظاہر ہونا، پھر عیسیٰ علیہ السلام کا آسمان سے انز کراس کو قتل کرنا لا یاجوج و ماجوج کا نکلنا، دابۃ الارض کا نمودار ہونا، آفتاب کا مغرب سے طلوع ہونا، اور اسی سم کی دیگر نشانیاں جو صحیح سند سے ثابت ہیں۔ ہمارایہ بھی ایمان ہے کہ قبر کی نعمت و آسائش اور قبر کا عذاب برحق ہے، نبی علی ہے، اور برحق ہے ، نبی علی ہے ، اور مسلمانوں کو بھی ہر نماز میں عذاب قبر سے پناہ ما نگنے کا حکم دیا ہے۔ یا مسلمانوں کو بھی ہر نماز میں عذاب قبر سے پناہ ما نگنے کا حکم دیا ہے۔ یا اسی طرح قبر کا امتحان و آ زمائش برحق ہے، مئکر و نکیر کا سوال

ا عیسیٰ بن مریم علیهاالسلام آسان سے نازل ہوں گے اور د جال کو قبل کریں گے جیسا کہ صحیح مسلم میں کتاب الفتن واثر اط الساعة، باب ذکر الد جال (۲۹۳۷) کے تحت نواس بن سمعان رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، حدیث کے الفاظ ہیں: "فیطلبہ حتی یدر کہ بباب لدفیقتلہ" عیسیٰ علیہ السلام د جال کو تلاش کریں گے۔ مہاں تک کہ "باب لد" کے پاس پاکراسے قبل کر دیں گے۔

۲ رسول اللہ علی نے فرمایا: جب تم میں سے کوئی تشہد میں بیٹے تو چار چیز وں سے اللہ کی پناہ طلب کرے، یوں و عاکرے "الملهم انی اعو ذبك من عذاب جہنم و من عذاب القبر و من فتنہ کرے، یوں و عاکرے "الملهم انی اعو ذبك من عذاب جہنم و من عذاب القبر و من فتنہ المسیح الدجال" اے اللہ! میں تیری پناہ چا ہتا ہوں عذاب جہنم سے، عذاب قبر سے، زندگی و موت کے فتنے سے اور می دجال کے فتنہ کے شر سے، دیکھیے: صوبے مسلم، کتاب المساجد، باب ما یستعاذ منہ فی الصلاۃ (۵۸۸) و سنن ابل داؤد، کتاب الصلاۃ، باب ما یقول بعد التشہد (۹۸۳) و سنن اللہ و، باب نوع آخر من العوذ فی الصلاۃ (۵۸۸)۔

**الاعتقاد الاعتقاد الع** 

کرنا برحق ہے اور موت کے بعد دوبارہ زندہ ہونا بھی برحق ہے، جباسر افیل علیہ السلام سور پھو نکیں گے،ار شاد ہے:

﴿ فَإِذَاهُم مِّنَ الْأَجدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمُ يَنسِلُونَ ﴾ (يس:۵١)

"لینی صور پھو نکا جائے گا اور ایکا یک بیر اپنے رب کے حضور پیش ہونے کے لیے اپنی اپنی قبر دل سے نکل پڑیں گے"۔

قیامت کے دن لوگ ننگے پاؤل، برہنہ جسم، خالی ہاتھ اور غیر مختون حالت میں اٹھائے جائیں گے اور میدان محشر میں جع ہول گے، ہمارے نبی علی ہے ساب و کتاب شروع ہونے کے لیے اللہ سے سفارش کریں گے، پھر اللہ تعالی لوگوں کا محاسبہ فرمائے گا، کچہری لگے گی، میزان نصب کئے جائیں گے اور لوگوں کے عمل کے مطابق ان کے اعمال نامے ان کے دائیں یا پائیں ہاتھوں میں

﴿ فَأَمَّا مَنُ أُوتِى كِتَبَّهُ بِيَمِينِهِ، فَسَوُفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا، وَيَنْقَلِبُ إِلَى آَهُلِهِ مَسُرُورًا، وَأَمَّا مَنُ أُوتِى كِتْبَهُ وَرَآءَ طَهُرِهِ، فَسَوُفَ يَدُعُوا ثَبُورًا، وَيَصْلَىٰ سَعِيرًا ﴿ (الانتقاق: ١٢-١٢)

ملتے چلے جائیں گے۔

اك الاعتقاد الاعتقاد

"پھر جس کانامہ اعمال اس کے دائیں ہاتھ میں دیا گیا اس سے ہاکا حساب لیا جائے گا اور وہ اپنے لوگوں کی طرف خوش خوش پلٹے گا اور وہ اپنے لوگوں کی طرف خوش خوش پلٹے گا اور جس کانامہ اعمال اس کی پیٹھ کے پیچھے سے دیا گیا تو وہ موت کو پکارے گا اور بھڑ کتی ہوئی آگ میں جایڑے گا۔

میزان کے دو پلڑے ہیں اور در میان میں ایک زبان (کانٹا) ہے،جس کے ذریعہ بندوں کے اعمال تولیے جائیں گے۔

﴿ فَمَن ثَقُلَتُ مَوَرُيْنُهُ فَأُولَٰتِكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ، وَمَنَ خَفَّتُ مَوَرُينُهُ فَأُولَٰقِكَ الَّذِيْنَ خَسِرُوٓا أَنفُسَهُمُ فِى جَهَنَّمَ خَلِدُونَ﴾ (المومون:١٠٣،١٠٢)

"پھر جن کے پلڑے بھاری ہوں گے وہی فلاح پائیں گے،اور جن کے پلڑے ہوں گے وہی فلاح پائیں گے،اور جن کے پلڑے ہوں گے جنہوں نے اپنے آپ کو گھائے ہیں ڈالا،وہ جہنم میں ہمیشہ رہیں گے"۔ ہماری نبی محمد علیق کو قیامت کے دن کے لیے ایک حوض عطاکیا ہماری نبی محمد علیق کو قیامت کے دن کے لیے ایک حوض عطاکیا گیاہے جس کا پانی دودھ سے سفید اور شہدسے میٹھاہے،اور ستاروں کی گفونٹ گنتی کے برابراس میں آبخورے ہیں، جسے اس حوض سے ایک گھونٹ

﴿لمعة الاعتقاد﴾

یانی میسر ہو جائے گااسے پھر بھی بیاس نہ محسوس ہو گا۔ ل

اسی طرح بل صراط بھی برحق ہے، نیک لوگ اسے پار کر جائیں گے، رسول کر جہنم رسید ہوجائیں گے، رسول اللہ علیقہ اپنی امت میں سے اہل کبائر کے لیے شفاعت فرمائیں گے، چنانچہ اہل کبائر آگ میں جل کر کو کلہ ہوجائے کے بعد

آپ کی سفارش کے بعد جہنم سے نکالے جائیں گے،اور پھر آپ کی شفاعت سے جنت میں داخل ہوں گے۔ ۲ اسی طرح دیگر

<u>ا</u> صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب فی الحوض (۱۱ر ۲۰۹ تا ۱۲ ۲۲) اور صحیح مسلم، کتاب الفضائل، باب

اثبات حوض نبینا علیت و صفاته (۲۲۹۲) میں عبدالله بن عمروبن عاص رضی الله عند سے مروی ہے کہ رسول الله علیت فرمایا: "حوضی مسیرة شهر، ماؤه أبیض من اللبن وریحه أطیب من

المسك و كيزنه كنجوم السماء، من شرب منه فلا يظما أبدا" ميرے حوض كار قبرايك اه كى مسافت كے برابرہ،اس كاپانى دودھ سے زیادہ سفید،خو شبومشك سے بہتر اور آ بخورے آسان

کے تاروں کے برابر ہیں، جو اس حوض سے پیئے گا اسے کبھی بھی پیاس محسوس نہیں ہوگا۔ صحیح مسلم کے الفاظ ہیں:"ماوہ أشد بیاضا من اللبن وأحلى من العسل" اس حوض كايانى دودھ

سے زیادہ سفید اور شہدسے زیادہ میٹھاہے۔

لے شفاعت کے بارے میں بہت می صحیح احادیث بخاری و مسلم وغیرہ میں مروی ہیں، سنن ابوداؤد اور جامع ترمذی میں انس رضی اللہ عنہ کی ہیہ حدیث مروی ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا: "میری شفاعت اپنی امت کے اہل کبائر کے لیے ہوگی"۔ بیہ حدیث صحیح ہے۔ ولمعة الاعتقاد الاعتق

ا نبیاء مومنین اور ملا ککه کو بھی شفاعت کرنے کی اجازت دی جائے گی۔ اللہ تعالیٰ کاار شادیے:

﴿ وَلَا يَشُفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَىٰ وَهُم مِّنُ خَشُيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ (الانبياء:٣٨)

"اور وہ کسی کے لیے شفاعت نہیں کرتے سوائے اس کے جس کے حق میں شفاعت قبول کرنے پر اللّٰہ راضی ہو، اور وہ خود اللّٰہ کے خوف سے ڈرے رہتے ہیں۔ کا فرکے لیے کسی کی بھی شفاعت کارگر نہیں ہوگی۔

ہمارااس پر بھی ایمان ہے کہ جنت اور جہنم اللہ کی دو مخلوق ہیں جو مجھی فنا نہیں ہوں گی، جنت اللہ کے نیک بندوں کی آرام گاہ ہے جس میں وہ ہمیشہ ہمیش رہیں گے، اور جہنم اللہ کے دشمنوں اور نافر مانوں کا ٹھکانہ ہے۔

﴿ إِنَّ الْمُحُرِمِينَ فِي عَذَابِ جَهَنَّمَ خَلِدُونَ، لَايُفَتَّرُ عَنُهُمُ وَهُمُ فِيُهِ مُبُلِسُونَ﴾ (الزفرف:٢٥،٥٣) دو بر مره من حثوب سرون عند السرون علي م

'' بیشک مجرمین ہمیشہ جہنم کے عذاب میں مبتلار ہیں گے، تمھی ان

ع ويكيئ من بنادى كاب التغير، باب قوله مزوجل" واللوهم يوم المعسوة" (٣٢٥/٨) وصح مسلم كما بعد الجدم إب الناريين بها لجارون (٢٨٣٩) برواعت ابوسيد خدرى وشى الله عند

المعة الاعتقاد فصل فصل فصل فصل فصل من فعرق اعتقادى مسائل كابيان

جارا ایمان ہے کہ محمد رسول اللہ علیہ خاتم الانبیاء اور سیدالمرسلین ہیں، آپ کی رسالت پر ایمان لائے اور نبوت کی شہادت دیئے بغیر کسی شخص کا ایمان در ست نہیں ہو سکتا، قیامت کے دن آپ کی شفاعت کے بعد ہی لوگوں کے در میان فیصلہ ہوگا، اور آپ کی امت تمام امتوں سے پہلے جنت میں جائے گی، لواء الحمد آپ کے دست مبارک میں ہوگا، آپ ہی مقام محمود اور حوض کوٹر سے نوازے جائیں گے، آپ تمام نبیوں کے امام وخطیب ہوں گے اور ان کے لیے تبلیغ رسالت کی گواہی دیں گے، آپ کی امت تمام امتول سے بہتر اور آپ کے محابہ تمام انبیاء علیم السلام کے اصحاب سے افضل ہیں، آپ کی امت میں سب ے افضل ابو بکر صدیق ہیں، پھر علی التر تیب عمر فاروق، عثان ذوالنورين اور على مرتضلي بين- رضي الله عنهم اجمعين- جبيها كه الله الاعتقاد الله عنها الله عنه الله عنها ال

ع اس روایت کو امام سیوطی نے "جامع کیر "پی علی رضی الله عند سے ان الفاظ کے ساتھ ذکر کیا ہے "خیر ھذہ الامة بعد نبیھا ابوبکو و عمو "اس امت بی کے بعد سب سے افغل الا بکر اور عمر بین، سیوطی نے اس حدیث کے لیے تاریخ این عساکر کا عوالہ بھی دیاہے اور اس کا موقف ہونا مسجح بتایاہے، نیز سیوطی نے تاریخ حاکم کے حوالہ سے علی اور این الزبیر رضی اللہ عنماسے بدوا مسجح بتایاہے، نیز سیوطی نے تاریخ حاکم کے حوالہ سے علی اور این الزبیر رضی اللہ عنماسے بدوایت ان الفاظ کے ساتھ ذکر کی ہے "نعید احتی بعدی ابوبکو و عمو" مرے بعد کی

﴿لمعة الاعتقاد﴾

نیز ابودر داء رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نبی علیہ نے فرمایا:"انبیاءور سل کے بعد ابو بکرسے افضل کوئی شخص نہیں جس پر سورج طلوع ہوا ہویا غروب ہوا ہو"۔ ل

نبی علی ہے بعد ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ۔ خلافت کے سب سے افضل اور سب سے افضل اور

کی میری امت میں سب سے افضل ابو بکر وعمر ہیں۔ بخاری نے اپنی صحیح میں کتاب فضائل اصحاب النبی علیہ میں میں نے اپنی علیہ میں کتاب فضائل اصحاب النبی علیہ میں النبی علیہ میں النبی علیہ میں النبی علیہ میں اللہ علیہ ہوا کہ کہیں عثان کا نام نہ لے لیں، میں نے کہا عمر کے بعد بھر کون آب ہیں؟ فرملیا: میں کیا ہوں، میں توایک عام مسلمان ہوں۔ دار قطنی میں ابو جیفہ سے مروی ایک روایت میں نہیں عمر کے بعد سب سے افضل شخص کا نام بتادوں۔ میں نہیں میں ہوں کہا نام ذکر کرنے میں انہوں نے شرم محسوس کی یاحد بیث میں مشغول ہوگئے۔

اس حدیث کوابو نعیم نے اپنی کتاب "المحلیه " (۱۰۱۰ ۳) میں روایت کیا ہے، البتہ اس کی سند میں اساعیل بن یکی ہیں جو کذاب ہیں۔ ہیٹی نے "مجمع الزوائد" (۱۹ سرم، ۲۸ مرم) میں اسی معنی کی ایک روایت جا بر بن عبداللہ سے ذکر کی ہے کہ رسول اللہ عیلی نے نے ابودر داء کو ابو بکر کے آگے ایک روایت جا بر بن عبداللہ سے ذکر کی ہے کہ رسول اللہ عیلی ہے کہ وکہ انبیاء کے بعد اس سے آگے چلتے دیکھا تو فرمایا: "ابودر داء! تم اس شخص کے آگے جل رہے ہو کہ انبیاء کے بعد اس سے افضل شخص پر سورج طلوع نہیں ہوا"؟ چنانچہ اس دن سے ابودر داء کبھی بھی ابو بکر کے آگے نہیں علی ہیں۔ پہلی روایت میں اساعیل بن یکی تیمی چلے ہیٹنی نے دونوں روایت میں طرانی کی جانب منسوب کی ہیں۔ پہلی روایت میں اساعیل بن یکی تیمی ہیں جو مدلس ہیں، دیکھئے: محتب طبر انی کی کتاب ہیں جو کذاب ہیں اور دوسر می روایت میں بقیہ ہیں جو مدلس ہیں، دیکھئے: محتب طبر انی کی کتاب ہیں جو کذاب ہیں اور دوسر می روایت میں بقیہ ہیں جو مدلس ہیں، دیکھئے: محتب طبر انی کی کتاب ہیں جو کذاب ہیں اور دوسر می روایت میں بقیہ ہیں جو مدلس ہیں، دیکھئے: محتب طبر انی کی کتاب الریاض النفر ۃ فی منا قب العشر ۃ "ابو بکر کی فضیلت کابیان۔

المعة الاعتقاد السب سے پہلے اسلام لانے والے ہیں، بی علی نے نماز پڑھانے کے لیے ابی زندگی میں انہی کو آگے بڑھایا تھا، نیز ان کو آگے بڑھانے اور ان کی خلافت پر بیعت کرنے پر تمام صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا اجماع تھا، اور اللہ تعالی صحابہ کی مقدس جماعت کو صلالت پر اکٹھا نہیں کر سکتا۔

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے بعد خلاف کے سب سے زیادہ حقد ار عمر رضی اللہ عنہ سے فیادہ خلاف کے سب سے زیادہ حقد ار عمر رضی اللہ عنہ سنے ، کیونکہ خلیفہ اول کے بعد صحابہ میں وہ سب سے افضل تھے، نیز خلیفہ اول نے انہیں خلافت کی ذمہ داری سونپ دی تھی۔

عمررضی اللہ عنہ کے بعد خلاف کے سب سے زیادہ حقد ارعثمان رضی اللہ عنہ نظے، کیونکہ خلیفہ کوم کے بعد (وہ صحابہ میں سب سے افضل نظے نیز) مجلس شور کی نے انہی کو خلافت کے لیے منتخب کیا تھا۔ عثمان غنی رضی اللہ عنہ کے بعد خلافت کے سب سے زیادہ حقد ارعلی رضی اللہ عنہ تھے، کیونکہ خلیفہ سوم کے بعد وہ صحابہ میں سب سے افضل نتھ اور امت مسلمہ کاان کے خلیفہ بنائے جانے کا۔ ه المعة الاعتقاد به منفقه فيصله نقار

یمی چاروں خلیفہ ہدایت یافتہ خلفائے راشدین ہیں، جن کے بارے میں رسول اللہ علی کے فرمایا تھا:

"تم میری سنت کو لازم پکڑواور میرے بعد ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کاطریقہ اپناؤ،اوراسے مضبوطی سے تھامے رہو <u>"ا</u> نیز فرمایا تھا:

"میرے بعد خلافت تمیں (۳۰)سال تک رہے گی"۔ ع چنانچہ خلیفہ چہارم علی رضی اللہ عنہ کی خلافت اس حدیث میں مذکور خلافت کا آخری زمانہ تھا۔

صحابہ میں سے "عشرہ مبشرہ" کے جنتی ہونے کی ہم شہادت اس مدیث کی تخ ج گذر چی ہے، دیکھے حاثیہ (۱۳)۔

ی دیکھے: مند امام احمد ۱۵ (۲۲۱،۲۲۰)، وسنن الی داؤد ، کتاب النہ، باب فی الخلفاء (۲۲۲۷) دوایت سفینہ۔امام (۲۲۲۷) دوایت سفینہ۔امام (۲۲۲۷) دوایت سفینہ۔امام تندی قرماتے ہیں: یہ حدیث حسن ہے،اس کوسعید بن جمہان سے ایک سے زا کدلوگوں نے دوایت کیاہے اور اسے ہم سعید بن جمہان ہی کے واسطہ سے جانے ہیں؟ اس باب میں عمر اور علی رضی اللہ عنما سے اور علی رضی اللہ عنما سے مروی ہے، انہوں نے قرمایا: خلافت کے تعلق سے نی منطقہ نے کوئی عمد نہیں لیا۔ میری دائے میں بھی بھی بھی کی دوروں ہے۔

www.KitaboSunnat.com

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد کتب پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

﴿ لمعة الاعتقاد﴾

اس طرح ثابت بن قیس کے بارے میں فرمایا:

"به جنتول میں سے ہیں"۔ ل

رسول الله علی نے جن لوگوں کے جنتی یا جہنمی ہونے کی خبر دی ہے الن کے علاوہ اہل قبلہ میں سے کسی بھی شخص پر ہم اس کے جنتی یا جہنمی ہونے کا حکم خمیں لگاتے، بلکہ نیوکاروں کے لیے الله کی رحمت کی امید رکھتے اور بروں کے لیے اس کے عذاب سے در شرت بین اہل قبلہ میں سے محض گناہ کی وجہ سے ہم کسی کی تکفیر خبیس کرتے ہوں نہ ہی کسی عمل کناہ کی وجہ سے ہم کسی کی تکفیر خبیس کرتے ہاور نہ ہی کسی عمل کے سبب اسے دائرہ اسلام سے خارج سمجھتے ہیں۔

ہمارااعتقادہے کہ جج اور جہاد کا تھم ہر امام کے ساتھ باقی ہے، خواہ وہ اچھا ہو یا براء اسی طرح ان کے بیچھے جمعہ کی نماز بھی در ست ہے، انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ فرمایا:

ل ديكين مندلهم احد سهر ۱۳۷ و من بخارى ، كماب المناقب، باب علامات المنوة (۲ر۲۵،۷). ۱۵۵ ) و منج مسلم ، كماب الايمان، باب مخافة المومن ان يحيط عمله (۱۱۹)

المعة الاعتقادی الاعتقادی الاعتقادی الاعتقادی الاعتقادی الاعتقادی الاعتقادی الاعتقادی الاعتقادی الاعتمالیان کی جڑییں: (پہلی بات بیہ ہے کہ) کلمہ گوسے ہاتھ روک لیا جائے ، کسی گناہ کی وجہ سے اسے کافر نہ قرار دیا جائے ، نہ ہی کسی عمل کے سبب اسے وائرہ اسلام سے خارج قرار دیا جائے ، اور (دوسری بات بیہ ہے کہ) جب سے اللہ عزوجل نے جھے مبعوث فرمایا ہے اس وقت سے لے کر جہاد کا فریضہ اس وقت کی باقی رہے گاجب تک کہ میری امت کے آخری لوگ وجال کے باقی رہے گاجب تک کہ میری امت کے آخری لوگ وجال سے قال نہ کرلیں ، کسی ظالم کا ظلم ، یا کسی انصاف پرور کا انصاف اس فریضہ کوختم نہیں کر سکتا، اور (تیسری بات بیہ ہے کہ) نقذ بر پر ایمان رکھا جائے "اسے ابود اؤد نے روایت کیا ہے ۔ لے

سنت پر عمل کا تقاضاہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے محبت وعقیدت رکھی جائے،ان کے محاسن بیان کئے جائیں،ان کے لیے اللہ سے رحمت و بخشش کی دعا کی جائے،ان کی شان میں کوئی نازیبا بات نہ کہی جائے، اور ان کے مابین جو اختلافات ہوئے ان کے

ا دیکھے۔ سنن الی داؤد، کماب الجهاد، باب فی الغزومع ائمۃ الجور (۲۵۳۲) لیکن اس کی سند ضعیف ہے، کیو ظہ اس میں بزیر بن انی تشبہ ہیں جو مجبول ہیں، دیسے اس حدیث کامعتی صحیح ہے۔

المعة الاعتقاد المحمد الاعتقاد المحمد المحم

﴿ وَاللَّهُ مُنَ جَآءُوا مِنُ بَعُدِهِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اعْفِرِلْنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ مَا مَنُوا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

﴿ مُحَمَّدً رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ ﴾ (التج ٢٩)

"محمدااللہ کے رسول ہیں،اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کفار پر سخت ہیں اور آپس میں نرم"۔ نیزر سول اللہ علیہ نے فرمایا: ﴿لَمِعَةُ الْاعِتَقَادِ﴾

"میرے صحابہ کو برا بھلانہ کہو، تم میں کا کوئی اگر احد پہاڑ کے برابر سونا (اللہ کی راہ میں) خرچ کرے توان کے ایک مدیانصف مد کے برابر بھی نہیں پہنچ سکتا"۔ لے

سنت کا تقاضایہ بھی ہے کہ رسول اللہ علی کے ومنزہ ہیں، ان کے جو تمام مومنوں کی ماں اور ہر عیب سے پاک ومنزہ ہیں، ان کے لیے اللہ کی رضا وخوشنودی کی دعا کی جائے۔ رضی اللہ عنہ ن از واج مطہر ات میں سے افضل خدیجہ بنت خویلد اور عائشہ صدیقہ ہیں، وہی عائشہ جن کی اللہ تعالی نے آسمان سے براء ت نازل فرمائی، اور جو دنیا میں بھی رسول اللہ علی کے وجہ مطہرہ تھیں اور آخرت میں بھی آپ کے ساتھ ہوں گی۔ قرآن مجید میں ان کے براء ت نازل ہوجانے کے بعد اگر کوئی انہیں متہم کرے تو وہ کا فر

ا حدیث کا مطلب بیہ کہ غیر صحابی اگر احدیباڑ کے برابر سونااللہ کی راہ میں خرج کرے تواس ثواب کو نہیں پہنچ سکتا جو صحابہ کے ایک مدیانصف مدخرج کرنے پراللہ نے انہیں عطا فرمایا ہے۔ اس حدیث کو امام بخاری نے اپنی صحیح کے اندر کتاب فضائل اصحاب النبی علیہ ہیں اور مسلم نے اپنی مسلم نے اپنی صحیح میں کتاب فضائل الصحابۃ باب سب الصحابہ رضی اللہ عنہم (۲۵۴۱) کے تحت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہم (۲۵۴۱) کے تحت ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے۔

﴿لَمِعَةَ الْاعتقاد﴾

ہے۔ معاویہ تمام مومنول کے مامول لے کاتب وحی اور مسلم خلفاء میں سے ہیں، رضی اللہ عنہم۔

سنت کا تقاضا یہ بھی ہے کہ مسلمانوں کے ائمہ اور حکام کی سمع وطاعت کی جائے، خواہ وہ اچھے ہوں یا برے، بشر طیکہ اللہ کی معصیت کا حکم نہ دیں، اللہ کی معصیت ونا فرمانی کے لیے کسی کی بات نہیں تشکیم کی جائے گی۔

جو شخص مسلمانوں کا خلیفہ منتخب ہو گیا اور لوگوں نے بخوشی اسے تسلیم کرلیا، یا کوئی تلوار کے زور سے خلیفہ بن بیٹھا اور امیر المومنین کہلانے لگا تو اس کی اطاعت واجب ہو گئی، اب اس کی مخالفت کرنا یا اس کے خلاف بغاوت کرنا یا لوگوں کے در میان بھوٹ ڈالنا جائز نہیں۔

ا معاویہ تمام مومنوں کے ماموں اس معنی میں ہیں کہ وہ ام المومنین ام حبیبہ بنت ابوسفیان کے بھائی تھے، ام حبیبہ کانام رملہ بنت صحر بن حرب ہے، رسول اللہ علیہ کے ان سے زکاح کیا توبہ اس وقت حبشہ میں تھیں اور نجاشی نے اپنی طرف سے چار سودینار مہرادا کمیا تھا۔ ام حبیبہ کی ۱۳ میں مدینہ میں وفات ہوئی۔ رضی اللہ عنہا۔ اس اعتبار سے معاویہ مومنوں کے ماموں ہوئے۔ شخ مدینہ میں وفات ہوئی۔ رخی اللہ عنہا۔ اس اعتبار سے معاویہ مومنوں کے ماموں ہوئے۔ اللہ الاسلام امام ابن تیمیہ نے اپنی کتاب "منہاج السنہ" میں علماء کا اختلاف ذکر کیا ہے کہ امہات المومنین کے بھائیوں کومومنوں کے ماموں کہاجائے گایا نہیں۔

﴿ لمعة الاعتقاد﴾———﴿ ٢٨ ﴾

سنت کا تقاضا ہیے بھی ہے کہ اہل بدعت سے اجتناب کیا جائے، ان سے مفارقت اختیار کی جائے، امور دین میں ان سے جڈل وجدال نه کیا جائے،ان کی کتابیں نه پڑھی جائیں اور ان کی گفتگونه سنی جائے۔ دین کے اندر ایجاد کیا گیا ہر نیا کام بدعت ہے، اور اسلام اور سنت کے علاوہ کسی اور نام کی طرف منسوب ہونے والا بدعتی ہے، مثلًا رافضه، جهمیه، خوارج، قدریه، مرجئه، معتزله، کرامیه اور کلابیه ل وغیرہ۔ بیرسب کے سب گراہ اور بدعتی فرقے ہیں، اللہ تعالیٰ ان لے رافضہ کواس نام سے موسوم کرنے کی وجہ بیرہے کہ وہ زید بن علی بن حسین بن علی بن ابوطالب کے پاس آئے اور ان سے یہ مطالبہ کیا کہ آپ ابو بکر اور عمر۔ رضی اللہ عنہما۔ سے اپنی براء ت کا اعلان کرد بیجئے تاکہ ہم آپ کے ساتھ ہو جائیں، زید بن علی نے کہا کہ نہیں، بلکہ میں ان دونوں سے محبت وعقیدت رکھتا ہوں اور ان ہے براءت ظاہر کرنے والوں ہے اپنی براءت کا علان کرتا ہول۔انہوں نے کہا:''اذا نرفضك'' پھر توہم آپ کو چھوڑ دیں گے ، چنانچہ انہوں نے زید بن علی کو چھوڑ دیااور ان کی حمایت سے دستبر دار ہو گئے اور ''رافضہ'' (چھوڑ دینے والے ) کہلائے۔ فرقہ جمیہ جم بن صفوان کی طرف منسوب ہے،اوریہی اصل فرقه 'جبریہ ہیں،اللہ تعالیٰ کااز لی صفات کی نفی کرنے میں معتزلہ کے ساتھ ہیں، لیکن بعض دیگر صفات کا بھی انکار کیا ہے۔ خوارج دہ فرقہ ہے جو برسر اقتدار مسلم ائمہ کی اطاعت سے اٹکار کر تاہے ،اس فرقہ کی ابتداوہاں سے ہوئی ہے جب انہوں نے علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ کے خلاف بغاوت کی تھی۔ فرقہ قدریہ کو قدریہ کی جانے کی وجہ یہ ہے کہ یہ فرقہ بندوں کے افعال کوخودان کی قدرت 🌎

﴿ لَمِعَةُ الْاعِتَقَادِ ﴾ ﴿ حُمْ

سب سے ہم کو بچائے اور اپنی پناہ میں رکھے۔

البتہ فروعی مسائل میں کسی امام کی طرف نسبت کرنا، مثلاً چاروں فقہی مداہب لے میں کسی کی طرف منسوب ہونا تو یہ فرموم نہیں، کیونکہ فروعی مسائل میں اختلاف رحت ہے۔ کے مذموم نہیں، کیونکہ فروعی مسائل میں اختلاف رحت ہے۔ کے کی جانب منسوب کرتاہے اور اللہ کی تقدیر کا انکار کرتاہے، جس کے نتیج میں غیر اللہ بندوں کے افعال کا خالق قراریا تا ہے۔

مرجنہ کے کئی گروہ ہیں،ان میں سے ایک گروہ کاخیال ہے ہے کہ ایمان کے ساتھ کوئی معصیت نقصان دہ نہیں، جس طرح کفر کے ساتھ کوئی اطاعت فائدہ بخش نہیں،اس جگہ مرجنہ کا یہی گروہ مراد ہے۔ معتزلہ وہ فرقہ ہے جو علی رضی اللہ عنہ کے لشکر کے ایک فریق میں سے پیدا ہوا جس نے سیاست سے علیحدگی اختیار کی، بعض لوگوں نے کہا ہے کہ واصل بن عطاء کی زیر قیاد ت اس فرقہ نے حسن بھری کی مجلس سے علیحدگی اختیار کرنے والے) کہلائے، معزلہ بے کہ فار باطل افکار وعقائدر کھتے ہیں۔

ابوعبداللہ محمد بن کرام کے پیروکاروں کو کرامیہ کہاجا تاہے، یہ فرقہ اللہ تعالیٰ کے لئے صفات کو ثابت انتا ہے، لیکن اس طرح کہ اس سے اللہ کے لیے جسم ہونااور مخلوق سے مشابہ ہونالازم آتا ہے۔ فرقدہ کلا بیہ عبداللہ بن سعید بن کلاب بھری کی طرف منسوب ہے، ابن کلاب بھری مشکلمین میں سے تھا اور فرقہ کلا بیہ کا امام تھا، اس کے اور معتزلہ کے در میان بڑے مناظرے ہوئے۔ معتزلہ کی طرح یہ فرقہ بھی بے شار باطل عقائد وافکار رکھتا ہے۔

(۱) فقهی نداہب سے یہاں چاروں مشہور مذہب حنی، ماکمی، شافعی، اور حنبلی مراد ہیں۔ (۲) اس عبارت سے اختلاف کی تعریف کرنامقصود نہیں، کیونکہ اتفاق بہر حال اختلاف سے ﴾ اور مجتهدین اختلاف میں بھی لائق تعریف ہیں۔ اور اجتهاد پر اور اجتهاد پر اور اجتهاد پر اور مجتهدین اختلاف رائلد کی طرف اور اب کے مستحق ہیں، کسی مسئلہ میں ان کا اختلاف (الله کی طرف سے) وسیع رحمت سے اور ان کا اتفاق واجماع قطعی جمت ہے۔ الله تعالی سے دعا گو ہیں کہ وہ ہمیں بدعات و فتن سے بچائے، اسلام اور سنت پر زندہ رکھے، و نیامیں رسول الله علی سنت کی بیروی کرنے والوں میں شامل فرمائے، اور مرنے کے بعد اپنے فضل و کرم سے انہیں کے زمرہ میں اٹھائے، آمین۔ اس کے ساتھ ہی عقائد سلف کا بیان ختم ہوا۔ اس کے ساتھ ہی عقائد سلف کا بیان ختم ہوا۔ اور الحمد لله و حدہ و صلی الله علی سیدنا محمد و آله و صحبه و سلم تسلیماً کی صحمد و آله و صحبه و سلم تسلیماً

﴾ بہتر ہے، بلکہ اس جگہ اختلاف کی غدمت کی نفی مر اد ہے، کیونکہ اٹمہ نے اجتہاد کیااور پھر جو بات حق نظر آئی اے اختیار کیا، بھلے ہی بعض حالات میں وہ اجتہاد کرنے میں حق تک نہ پہنچ سکے، لیکن ایسی صورت میں وہ قابل مواخذہ نہیں۔

ال اختلاف میں لائن تحریف اس صورت ہیں جب اختلاف ان کے اجتباداور تلاش حق کی نیت سے بخض بیدا ہو نہ کہ کسی عصبیت یا نفسانیت کی وجہ سے ، کیونکہ ایسی صورت میں اختلاف سے بخض وعدادت اور افتراق واختشار بیدا نہیں ہوتا۔ لیکن اس کے برخلاف اصولی مسائل میں اختلاف کرنے کی صورت میں امت کے اندر افتراق واختشار بیدا ہوجاتا ہے۔

ع اختلاف اس معنی میں وسیج رصت ہے کہ اللہ نے اپنے بندوں کوان کی طاقت سے بوھ کر مکلف نہیں کیا ہے۔